
 

Funzionare o esistere? 
Iolanda Stocchi
11 Febbraio 2024

L’attuale disagio dei bambini e degli adolescenti, esploso durante la pandemia, ci chiede di fermarci a
riflettere e a interrogarci se gli strumenti e le terapie che offriamo loro siano utili per la cura e per
immaginare il futuro, perché i giovani sono il nostro possibile futuro, che oggi è in crisi.

In questo prezioso libro – Orizzonti immaginativi possibili. La psicologia dell’età evolutiva nel terzo
millennio, a cura di Stefania Baldassarri e Maria Claudia Loreti, (Moretti & Vitali 2023) – tre generazioni di
analisti dell’età evolutiva provenienti da formazioni diverse, spaziando dalla mitologia alle neuroscienze,
sono alla ricerca di nuove soluzioni senza per questo dimenticare l’esperienza del passato.

I grandi cambiamenti sociali avvenuti durante il Covid hanno generato una grande sofferenza nei giovani, che
si è vista anche nell’esponenziale incremento del loro accesso al Pronto Soccorso, soprattutto per ideazione
suicidaria, depressione e disturbi della condotta alimentare. 

Gli autori ci ricordano come nei momenti più drammatici della pandemia la minaccia dell’integrità familiare,
la paura del contagio e la socialità interrotta, sono stati fattori che hanno giocato un ruolo sfavorevole
all’integrità psicofisica del bambino e dell’adolescente. A mio avviso la pandemia ha fatto da “detonatore” a
problemi e processi già in atto, di cui continuiamo oggi a occuparci nei nostri studi. Stiamo vivendo un
profondo cambiamento antropologico, per cui si tratta forse anche di trovare una terapia della civiltà, capace
di essere critica del tempo in cui viviamo. Tra le questioni collettive da affrontare, oltre alle conseguenze
della pandemia, la crisi climatica con la crescente eco-ansia, e le conseguenze della rivoluzione digitale
senza controllo. 

Non è mai successo nella storia dell’umanità che un cambiamento, come quello della rivoluzione digitale,
fosse così veloce. C’è bisogno di tempo per metabolizzare la potenza tecnologica, e conservare “la singolarità
del vivente”. Oggi la società invece presta continuamente attenzione alla prestazione, ed è ossessionata dagli
obiettivi e vive dentro una realtà digitale che ci vede continuamente connessi. In questo mondo la negatività
diventa un ostacolo da eliminare attraverso il progresso, e in quest’ottica non c’è tempo per vivere
un’emozione o elaborare un vissuto, ma solo agire una risposta. Per sviluppare una propria autonomia
bisogna poter sbagliare e soffrire, per stare bene è necessario accettare la sofferenza, la vecchiaia, la malattia,
e la morte. I nostri giovani sono vittime di questa idea di progresso che li ha travolti. Agire per non pensare, è
una tipica “postura” border della nostra contemporaneità, come possiamo vedere ogni giorno dai fatti di
cronaca.

La sensazione diffusa è l’assenza di futuro, anche questo spiega il loro rifugiarsi nel mondo virtuale.
Esemplare, in questo senso, il film di Spielberg Ready Player One del 2018. Ci sono infatti ragazzi che
vivono chiusi in casa attaccati ai cellulari, e per i quali il contatto con il mondo esterno avviene solo
attraverso i social, protetti da uno schermo. È anche a causa di questo “abuso”, di questa “dipendenza”, che i
giovanissimi pazienti che giungono oggi in analisi sono sempre più impulsivi, ipercinetici e privi di interessi.
Il desiderio è di “smanettare” con quei dispositivi, senza i quali dicono di annoiarsi. È un paese dei balocchi
nel quale tutto è possibile, il senso dell’onnipotenza e la percezione dell’assenza di ogni limite prevalgono.
Uno spazio in cui vivono esiliati, oltre che dall’universo reale e dal corpo, anche dal loro mondo psichico. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/funzionare-o-esistere
https://test.doppiozero.com/iolanda-stocchi


Questo è anche uno dei motivi per cui troppo spesso, a dominare nelle loro azioni, sono l’impulsività e il non
senso del limite. Ne seguono un’angoscia e una tristezza che assumono forme diverse: dagli attacchi al
proprio corpo fisico col tagliarsi per sentire il corpo e/o per attenuare il dolore psichico, all’anoressia-
bulimia; dalle idee/atti suicidali ai problemi d’identità sessuale, che appaiono già intorno ai 12 anni, alla
dipendenza da alcool e droghe, dall’ipercinesia ai disturbi dell’attenzione e della concentrazione in aumento
esponenziale già nelle scuole elementari. I giovani vivono un sentimento di inadeguatezza di tipo narcisistico
per cui possono diventare facilmente preda di attacchi sui social, su cui passano la loro vita. I giovani
lamentano anche una strana “stanchezza”, che è mentale, e una fragilità che si esprime attraverso i loro corpi.
Di che stanchezza si tratta? Come prendersene cura? I sintomi con i quali ci troviamo ad avere a che fare
sono, a mio parere, relati anche a aspetti collettivi di una società dell’azione e della prestazione, che vede al
contempo l’evaporazione dei “padri” e delle regole. I ragazzi chiedono un limite e regole che li aiutino
magari a ribellarsi, ma anche a riflettere a cosa si stanno ribellando e a chiarirsi. 

Di fronte a cosa ci troviamo oggi? Ci vengono in aiuto due studiosi della contemporaneità: Byung-Chul Han
e Miguel Benasayag, i loro libri titolano quello che stiamo vivendo. Byung-Chul Han con La società della
stanchezza; La società senza dolore; Benasayag con Il cervello aumentato, l’uomo diminuito; Funzionare o
esistere. 

Nel saggio La società della stanchezza – citato anche dagli autori – Byung-Chul Han sottolinea come
l’archetipo della società attuale sia Prometeo: prototipo dell’essere umano che si esaurisce nell’illimitato
bisogno di prestazione. Il lavoro di Byung-Chul Han si focalizza sul disagio dell’individuo in una società
sempre più dominata dalla competizione, dall'appiattimento delle contraddizioni e dal venir meno della
negatività, e con un eccesso di idealizzazione, per cui bisogna essere perfetti. Da questa ossessione per
l'iperattività, per cui non ci si riesce mai a fermare, e dalla tendenza al multitasking, ne conseguirebbero
disturbi di natura depressiva e nevrotica. Malessere e "stanchezza" vengono interpretati come conseguenze
dell'incapacità del soggetto di sostenere i ritmi dell'iperproduzione.

Com’è una settimana media di un ragazzo? Piena di attività da fare nelle quali riuscire e “performare”.
Riempiamo di impegni il tempo dei nostri figli per il terrore di non stimolarli abbastanza. Attività interessanti
certo, ma che tolgono quel tempo “vuoto” così prezioso per l’emergere del vero Sé – l’essere soli alla
presenza di qualcuno – di cui ci ha magistralmente parlato Winnicott, senza il quale viviamo esuli da noi
stessi, e sviluppiamo un “falso Sé” compiacente alle richieste del mondo. Il terreno ogni tanto deve essere
lasciato a riposo: lo psicoanalista Kohut ha parlato della necessità di “lasciare il terreno a maggese”: anche la
psiche come il terreno agricolo ha bisogno del riposo per tornare a essere fertile e creativa. 

Molto interessante – pensando a quale terapia per il terzo millennio – che Byung-Chul Han riporti anche un
racconto criptico di Kafka – Prometeo – offrendo un’interessante reinterpretazione del mito, per cui: “Gli dei
si stancarono, le aquile si stancarono, la ferita si richiuse stancamente”. Byung-Chul Han dice che qui
Kafka intende una stanchezza che cura, una stanchezza che le ferite le chiude. Dobbiamo allora accettare di
essere stanchi, e fermarci?

https://www.vitaepensiero.it/scheda-ebook/miguel-benasayag/funzionare-o-esistere-9788834339138-365538.html
https://www.vitaepensiero.it/scheda-ebook/miguel-benasayag/funzionare-o-esistere-9788834339138-365538.html




Confondiamo riposo e distrazione: cerchiamo di distrarci perché siamo stanchi, e quindi andiamo sui social,
ma più ci “distraiamo” più facciamo fatica e ci stanchiamo, e il tempo vola. Non siamo mai dove stiamo
fisicamente, e questo esserci nell’assenza e non esserci nella presenza è fonte di stanchezza. Non
“stacchiamo” mai, non ci fermiamo mai, al punto che anche i bambini non sanno più giocare e leggere.
Dicono che è faticoso e che richiede troppo tempo, tempo che passano “giocando” con gli smartphone. E,
quando si fermano, si annoiano perché sentono il vuoto dentro di loro, un vuoto che non può essere creativo
perché lo fuggono – come lo fuggono i loro genitori – riempiendosi di cose da fare, e creando dipendenze.
Una sorta di pifferaio magico sta rubando l’infanzia. I bambini hanno bisogno della rêverie: è sognando che
il bambino costruisce il suo mondo interiore e il suo immaginario ed entra in contatto con il suo vero Sé, ma
questo viene in qualche modo negato.

Nel mito contemporaneo della performance e della tecnologia che pervade tutto “l’intera umanità appare
spinta verso il taglio dal suo radicamento nelle sorgenti inconsce, simboliche della vita e, dunque, dalla sua
potenzialità prospettica e creativa rivolta al futuro.” 

Ma allora la terapia deve aiutare il paziente ad adattarsi al mondo? A questo mondo? O deve aiutarlo a
resistergli? A cambiarlo? Ho sempre pensato che nei percorsi analitici – come ha scritto J. Berger – si tratta
di “accompagnare qualcosa/qualcuno alla sua incalcolabile destinazione”, e non a un “adattamento”
compiacente.

Come “resistere creativamente” a questa società prometeica? Chi cura a cosa deve guardare?

L’inconscio è il filo rosso che collega tutti i contributi di questa opera. Una realtà psichica che si manifesta
con i suoi linguaggi misteriosi nel corpo e nell’anima sia individuale che collettiva, in forma creativa e
patologica.

Scrivono le curatrici Stefania Baldassarri e Maria Claudia Loreti: “Per Jung, l’inconscio non è solo l’effetto
della rimozione, ma è anche la materia vivente da cui originiamo. La pratica dell’ascolto di ciò che dal
profondo si manifesta naturalmente nei sintomi disturbanti, patologici, nei sogni, nel gioco dei bambini,
nella violenza e bellezza della vita, attiva nell’analista quella dimensione simbolica del vivere che coglie,
anche nel male, le potenzialità trasformative insite in quella disarmonia/armonica”. Gli Autori ci ricordano
che, in linea con quanto detto da Jung, al di là di ogni tecnica e teoria, “ogni psicoterapeuta non ha soltanto il
suo metodo: è egli stesso quel metodo”, nel senso che il fattore di guarigione è la personalità del terapeuta, e
non è solo una questione di tecnica, ma di vita e di etica. Desidero sottolinearlo perché viviamo in un tempo
dove i protocolli e gli strumenti stanno prendendo sempre più potere rispetto alla persona umana,
all’esperienza e alla “singolarità del vivente”.

Credo che ci sia sempre più bisogno di una cura che si rivolga al “fondo poetico della mente” che vada a
risvegliare le immagini addormentate dentro i giovani, sepolte da immagini spazzatura, perché, in un tempo
in cui — come ci insegna Calvino nelle Lezioni americane — si sta di fatto verificando la perdita di “(...) una
facoltà umana fondamentale: il potere di mettere a fuoco visioni a occhi chiusi, di far scaturire colori e
forme (...) di pensare per immagini”, diventa urgente recuperare questa facoltà umana che sta all’origine del
nostro essere umani, e metterla a fondamento della pratica clinica. 

A partire dalla mia esperienza clinica con i bambini e gli adulti ho potuto toccare con mano
che l’immaginazione è oggi profondamente in crisi, e questo è pericoloso perché ci rende meno liberi, meno
umani. Come curare tutto ciò? Giocando. immaginando. Favorendo la crescita di quello spazio
“transizionale”, coltivando l’immaginazione come organo di senso e di percezione.

Le immagini interiori per formarsi chiedono tempo, spazio e ascolto. 

Byung-Chul Han sostiene che dobbiamo le attività culturali dell’umanità a una profonda attenzione
contemplativa, che è molto diversa dall’iper-attenzione e dalla pratica diffusa del multitasking, caratterizzata



da un’attenzione dispersa, che ha una tolleranza bassissima per la noia, che è invece un fattore rilevante nei
processi creativi. “Se il sonno è il culmine del riposo fisico, la noia profonda sarebbe il culmine del riposo
spirituale”. Walter Benjamin definisce questa noia profonda un “uccello incantato, che cova l’uovo
dell’esperienza”, e lamenta che questi nidi di riposo e di tempo stanno scomparendo dalla modernità. Se lo
diceva Benjamin, noi allora oggi cosa dovremmo dire?!

Se come ha scritto Hillman “siamo tutti pazienti della immaginazione” – e come diceva una mia giovane
paziente “l’immaginazione è come il sistema immunitario” – come possiamo fare oggi?

Non avere la capacità di immaginare è come non avere un sistema immunitario capace di metabolizzare
l’esperienza. L’immaginazione è una strada per riuscire ad affrontare le sfide della vita, la paura e la morte.
In questo senso, il Gioco della Sabbia – di cui gli Autori parlano – dove corpo e immaginazione sono al
centro, può essere una cura per il nostro tempo e per i nostri giovani disanimati e “spenti” dai cellulari. Il
gioco – play – dove il corpo e la materia sono protagonisti – come facevano gli alchimisti – è quello spazio
intermedio, come l’immagine tra corpo e mente, materia e spirito si possono incontrare, al contrario del game
, che nega il corpo e l’altro, e dove non c’è limite di tempo e spazio. Ci ricordano che “ancora Platone ci dice
che l’uomo assomiglia a un dio quando può giocare, quando conosce il giusto mezzo tra il faceto e il serio,
tra l’aspetto tragico dell’esistenza e l’abbandono sereno e fiducioso al gioco della vita. La creazione quindi
non può essere che opera di un fanciullo.”

Compito del processo terapeutico è dunque quello di giocare e rigiocare nella stanza d’analisi – attraverso
l’incontro terapeuta paziente – l’ostacolo, il cortocircuito narrato dal sintomo.

Gli Autori infine, parlando di un senso di responsabilità verso le generazioni future, riprendono le parole di
Langer per cui mai una generazione avrebbe avuto tanta responsabilità e tanto potere sulle proprie azioni
quanto la nostra. L’impatto dell’umanità – l’antropocene – sta cambiando il nostro pianeta. Anders nel 1963
annotava: “Il futuro non viene più; non lo consideriamo ‘come qualcosa che viene’: lo facciamo. E lo
facciamo in modo tale che esso contiene in sé la propria alternativa: la possibilità della sua cessazione, la
possibile assenza di futuro”.

Lentezza, tempo vuoto e durata, diventano cura. I tempi del racconto – passato, presente e futuro – sono i 
tempi della cura. In questo modo, si rivisita il passato alla luce del presente per ridisegnare un nuovo futuro,
che non sia coazione a ripetere, né ri-produzione ma pro-creazione. Il tempo della cura è il futuro anteriore.
Incrocio di dimensioni temporali che si attualizza nel transfert, capace di generare un nuovo futuro anteriore
fecondo nel qui e ora. 

Bisogna ridare valore alla fragilità – alla singolarità del vivente – che resiste creativamente al mito
prometeico della prestazione, e della perfezione dell’algoritmo. La negatività non è un ostacolo, ma fa parte
della vita. E come scrive Hegel, nella Fenomenologia dello Spirito, si tratta di trasformare il negativo non nel
positivo, ma nell’essere. 

Leggi anche
Riccardo Panattoni, Una stanchezza che cura
Davide Sisto, Byung-Chul-Han. La società senza dolore
Riccardo Mazzeo, Miguel Benasayag malgrado tutto
 

 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/una-stanchezza-che-cura
https://www.doppiozero.com/byung-chul-han-la-societa-senza-dolore
https://www.doppiozero.com/byung-chul-han-la-societa-senza-dolore
https://www.doppiozero.com/miguel-benasayag-malgrado-tutto
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





