DOPPIOZERO

| a scuola e un sogno

M atteo Bonazzi

Alessandra Pantano

Anna Stefi
26 Febbraio 2024

Anna Stefi: «Quando si entraa scuolasi ha una doppiaimpressione: da una parte, sembrache il tempo si sia
fermato, nullasiacambiato [...], il quadro nostalgico lascia pero immediatamente il posto alla constatazione
che invece nulla é piu come prima»: Scuola. Filosofia di un mondo € un libro a piu voci, sulla scuola, scritto
da insegnanti universitari — Matteo Bonazzi, Federico Leoni, Alessandra Pantano, Gianluca Solla, Slvia
Vizzardelli — e esito di un incontro tra mondo della scuola e mondo della filosofia e della psicoanalisi.
Partirei — ascoltando Alessandra Pantano, docente di Didattica della Filosofia all'Universita degli Sudi di
Verona e di filosofia in un liceo, e Matteo Bonazzi, psicoanalista e docente di Filosofia della

storia e Fenomenologia della cura all’ Universita di Verona — dalle esperienze da cui questo libro nasce, e
da un elemento che mi pare attraversarei divers contributi: I’ essere attenti a un rischio che corriamo, in
guesto tanto occuparci e preoccuparci di scuola, ovwero quello di ridurla a un oggetto da studiare,
scomporre, risolvere. Mi pare invece che in questo libro la scuola sia un soggetto: con una sua domanda,
suoi desideri, suoi fantasmi.

Alessandra Pantano: Iniziamo dal concreto: il Dipartimento di Scienze Umane dell’ Universitadi Verona ha
risposto a una domanda nata da docenti di filosofia della scuola secondaria e da alcuni dirigenti scolastici.
Due sono state le tipologie di esperienze che abbiamo avviato. La prima é piu didattica: larichiesta era di
cors di aggiornamento, tenuti da docenti universitari, su questioni filosofiche. Un’ altrarichiestainvece &
stata di lavorare su un diverso tipo di ascolto dell’insegnante, sono state proposte delle lezioni su acuni temi
e s éavviataunadiscussione, in piccoli gruppi, trainsegnanti, alla presenza di uno psicoanaista, a partire da
quello che € emerso nellalezione. Le parole circolavano, portando anche storie particolari, situazioni vissute
in aula, singolari, rispetto acui s sentival’ esigenza di un confronto plurale. Quello che abbiamo potuto
vedere e che in entrambe le situazioni, anche nei piu canonici corsi di formazione legati a contenuti filosofici,
emergevanel dibattito, sempre, il desiderio di parlare della scuola, dei docenti, degli studenti. La domanda
dei docenti c’'e: avolte piu esplicita, altre meno. Aggiungo, rispetto a quello che dicevi sul tanto parlar di
scuola, che é stata anche una nostra preoccupazione, un temadi riflessione. Tuttavia non ci ha fermato dal
desiderio di provare alanciare una proposta, una lettura, una visione —in mezzo atante altre — con |’ idea di
captare chi sl senteun po’ in sintonia con la domanda che poniamo nei divers interventi del libro. Abbiamo
provato aidentificare delle parole capaci di far leva sulla domandainterna alla scuola, in questo senso il
nostro modo e stato quello di considerarla un soggetto, un interlocutore con propri linguaggi.

Matteo Bonazzi: il titolo vuole dire qualcosa di questo, e anche il modo in cui abbiamo costruito il libro: lo
abbiamo davvero scritto insieme, tornando sui testi I'uno dell’ atro. Le introduzioni ai divers interventi sono
state scritte non dall’ autore dell’ intervento, ma da qualcun altro tra noi: un tentativo di scritturaplurale teso a
desoggettivare noi e a soggettivare “scuold’, che e volutamente, nel titolo, senza articolo: farne un nome
proprio. In quanto soggetto, “Scuola’ e portatrice di unafilosofia, di un sogno in cui € presa: non e un
0ggetto da curare, non € un oggetto in crisi da cambiare, ma, piuttosto, come ogni soggetto, hadei sogni, del
desideri e delle frustrazioni. Questo € un po’ |o spostamento che abbiamo cercato di fare. Scuola senza


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-scuola-e-un-sogno
https://test.doppiozero.com/matteo-bonazzi
https://test.doppiozero.com/alessandra-pantano
https://test.doppiozero.com/anna-stefi

articolo cosa significa? In questo pensare la scuola come soggetto mi tornavano in mente gli anni in cui ho
insegnato al Liceo Magjoranadi Desio: “Majorana’ per gli studenti eraun nome proprio, i ragazzi nominano
sempre la scuola con un nome che si portadietro la storia di quella scuola come soggetto.

© Giselle Dekel

Anna Sefi: «Davanti ala domanda su come sia possibile accedere a una nuova cultura dell’ attenzione non
come prestazione, ma come capacita di prendersi cura, il primo riferimento proveniva dalla sentenza
benjaminiana che recita“ogni epoca non solo sogna la successiva, ma sognando urge al risveglio”. [...] Ci
dice che e solo sognando che si trova la strada d’ uscita verso una nuova epoca». In questo considerare la
scuola come soggetto emergein diversi contributi il tema del sogno e del futuro. Vi vorrei chiedere qualcosa
di questo e al tempo stesso mi pare che questo ci consenta di aprire a una riflessione su tre dimensioni che
attraversano la scuola: I’idea di veicolare un sapere, quindi la scuola come trasmissione, i contenuti nel loro



rapporto con il passato; I'idea di formare, la scuola delle competenze; e la scuola come educazione affettiva,
il grande appello che, con sempre maggiore urgenza, viene dal discorso sociale: due dimensioni, queste
ultime, che dicono di uno sguardo al futuro e di una liberta rispetto al passato.

Matteo Bonazzi: possiamo pensare il sognare in due diverse accezioni: daun lato “sognare il futuro” come
anticipare, immaginarsi. Questa € una possibilita: pensare cioé che gli adolescenti, oggi, sappiano
immaginarsi futuri possibili. Manel libro abbiamo insistito su un’ altra declinazione, che mi sembra molto
radicata e che ci riguarda dal momento che siamo immersi in un tempo storico che ha a che fare con unaidea
di futuro cupa, angosciante. Sintonizzarci su questo ci € sembrato laicamente molto corretto nel modo di
rapportarsi con i ragazzi. Non tanto iniettare motivazioni e speranze, anche perché, amio avviso, serve a
poco: lo sguardo degli studenti e fortemente realistico, ti aspettano davanti a questa questione, a prendere
atto della complessita e difficolta del tempo che viviamo. Cosa significain questo scenario non abdicare a
sogno? Il senso non e il sogno come fantasticheria, ma avere molto chiaro che non ¢’ e futuro se non
sognandolo: bisogna prima sognarlo perché poi possa anche avvenire. Questa altra funzione del sogno é
molto realistica, non € unafantasia, € un intercettare la potenza interna allatrasformazione a cui € sospesa
I” adolescenza. |1 sogno, dunque, non e da intendersi come evasione. Si tratta di arrivare a sognare piu vero,
come diceva Nietzsche. Credo che questo sia un punto attuale che chiede una posizione diversa.

Alessandra Pantano: il sogno e davvero trasversale ai nostri testi, taglia ogni intervento. Probabilmente anche
guesta & un’ esigenza che emerge ascoltando la scuola, ascoltando il linguaggio dell’ insegnante che da un lato
€ messo in forma da una tradizione, da un sapere, ma che, dall’ altro, deve essere fatto vivere. Questo chiede
un’ apertura al sogno. E curioso come la parola“sogno” non sianelle parole di un’insegnante, anzi, &, in
fondo, il risveglio che invochiamo: quando chiediamo di stare attenti, per esempio, o quando ci
interroghiamo su come risvegliare I’ attenzione e la motivazione. Questo risveglio sembratenereil sogno
fuori dall’ aula, tenerlo abada. Il nostro tentativo e tutt’ altro: occorre una parola che non solo istruisca, ma
anche sogni. Questo mi pare legars all’ altro tema che suggerivi, quello della trasmissione dei saperi e

dell’ educazione affettiva. Mi sono resa conto che la parola educazione e la parola formazione sono parole
molto presenti, eil mio invito € atenerle un po’ piu lontane da noi, per vedere che cosa accade. In fondo
guando I’ insegnante insegna, insegna un sapere: € in rapporto con quel sapere che ha scelto di insegnare; non
si pone quindi I’ obiettivo di educare e formare. Ho I’impressione che inserire I'insegnamento solo all’ interno
di una cornice educativa possa spegnere |’ insegnamento, 1o fa svanire, toglie la sua potenza. Cosa succede se
lo liberiamo da quella cornice? Per quanto uno possa dare un senso di educazione che siail piu aperto
possibile, I’ educazione sembra sempre una briglia, ha a che fare con un “condurre” gli studenti.

Matteo Bonazzi: Userei una parola che ereditiamo dalla filosofia e dalla psicoanalisi: soggettivazione. Si
nasce come individui, soggetti si diventa a partire dal lavoro che si fasu di sé, tenendo conto del fatto che, e
questo e il paradosso con cui si trattadi farei conti, il soggetto di cui siamo portatori viene dall’ Altro,
precede la nostra nascita, hainizio nei desideri e nelle parole dei genitori. Filosoficamente mi sembrachela
questione siaquelladi recuperare un presupposto e cioe che il sapere abbia unafunzione decisivaper la
soggettivazione. Dunque, non e a servizio di formazione e educazione, ma primadi tutto del lavoro con cui
diveniamo soggetti. Questo, nell’ esperienza di ciascuno di noi, credo sia stato decisivo. Il mio atteggiamento
sprezzante nei confronti della scuola, se penso a me adol escente, € cambiato quando sono stato colpito dal
sapere, ma non nel senso che qualcosa mi hailluminato dal punto di vista del contenuto, ma qualcosas
innestato in me e haavviato un processo di soggettivazione (nel mio caso e avvenuto con laletteratura).
Questo credo cheriguardi il saperein generale e non solo il sapere filosofico, e che valga a condizione di
tenerlo “nel suo”, cioé di non intenderlo “al servizio di” (educazione, formazione, etc.). In questo senso,
tornando a quanto dicevamo, € importante il sogno, il sogno non e una prerogativa umanistica: anche i
numeri s sognano, anche la matematica e una questione di visione. Il punto &, pero, cheil sapere e
soggettivante, questo ritorna negli interventi del libro, se, nella trasmissione, fa esistere un elemento di non
sapere: questa non € una competenza che si pud sommare alle altre, toccail rapporto dell’ insegnante con il
proprio di sapere, che e un rapporto che implica una perdita, ed € questa perdita che deve essere resa
desiderabile nel discorso scolastico. Il discorso scolastico chiede di padroneggiare il sapere, offretitoli e
abilitazioni, & nelladirezione di un accumulo. Scoprire qualcosa di generativo nel non sapere mi pare che sia



un punto vitale, e mi pare che sia essenziale togliere questo punto dalla specificita dell’ ambito filosofico. Del
resto anche I’ambito filosofico — che nelle scuole &€ sempre piu storico filosofico — non offre pit alcuna
garanzia di fare esperienza di questo. Non si incontra nel sapere, nei contenuti, in Socrate, main un modo di
trasmissione di quel sapere. Quel modo € incarnato, ecco perché ¢’ e un punto che e difficile rendere
Sistemati co.

© Giselle Dekel

Anna Sefi: A un certo punto, nel libro, scrivete di questa scoperta che possono fare gli adolescenti, una
scoperta che ha a che fare con I’ abbandonare un’idea di accumulo e di padronanza, ed e che quello che




ascoltano, che leggono, «li riguarda.

Alessandra Pantano: Il “riguardare” e sicuramente una delle questioni pit importanti per un docente, e mi €
venuto in mente un aspetto che propongo in modo anche provocatorio: perché quel che dico riguardi gli
studenti, deve prima riguardare me. Quando si trasmette un sapere accade qualcosain cui € coinvolto
I"insegnante stesso: innanzitutto I’ insegnante. E questo gli studenti 1o avvertono. E questo “accadere” che
apre alla classe una differenza; chiaramente le risposte sono diverse, non tutti vengono toccati. Seil docente
stapiu vicino a proprio essere toccato, a quello che riguarda lui stesso, senza direzionare la parola perché
riguardi loro, mi pare che ci risparmi dal rischio di invaderli con “parole per loro” che sembrano unaformadi
violenza. Se vogliamo che valorizzino quel che noi valorizziamo rischiamo delle forzature. L’ insegnante
lavora con sé stesso, e qui S giocalatrasmissione: accade qualcosain chi sta ascoltando.

Matteo Bonazzi: questo & un punto di inattualitain cui anche io credo molto. Il discorso attuale chiede di
parlare aloro. E inefficace: se parli aloro non vieni ascoltato, anche perché bisognerebbe domandarsi chi
sono questi “loro”. Parlare “aloro” significa supporre che sappiamo chi siano. E I’ elemento narcisistico della
scuola, incui nevadi s, incui si parladallaposizione di chi sacosal’ altro desidera. Forse va davvero
recuperato, coltivato, il tratto un po’ solitario dell’insegnamento: e qual cosa che ha a che fare con il rapporto
di ogni insegnante con la soddisfazione, e credo che sia esattamente questo a essere contagioso nella
trasmissione del sapere. | bravi insegnanti sono quelli che fanno uso della propria soddisfazione. Credo che la
sfida attuale sia sganciare questo elemento dall’ involucro narcisistico: in passato questo aspetto é stato
piegato a servizio di un altro padrone, che €il riconoscimento — pensiamo alla generazione dei “maestri” che
sono stati il prodotto di un’ epoca precedente la nostra. Compito attuale credo siafare un atro uso di questo
elemento di soddisfazione, al di 1a del narcisismo del riconoscimento.

Anna Sefi: Mi domando se il narcisismo degli insegnanti non si giochi su una postura di padronanza, un
“insegno meglio” che s misura sul “ risultato” . Mi pare che questo abbia a che fare anche con la difesa
dietro il programma. Liberarci, insomma, dall’idea che abbiamo insegnato bene se i nostri studenti
conoscono la disciplina: se abbiamo insegnato bene, come € detto in uno del testi, si vedra, nel tempo. Tutto
questo emerge nel vostro libro con quella necessaria “ fedelta alla curiosita” : “non sono le manovre
sofisticate a dare spessore al’ insegnamento. E invece I’ istante in cui quelle manovre sofisticate vengono
lasciate. L’insegnante si fa curioso. Intuisce che quell’ incontro non puod essere inteso come una perdita di
tempo”.

Alessandra Pantano: Questo “accadere” credo sia qualcosa su cui riflettere: e I'insegnante che fa accadere o
“qualcosa accade’? 1o non so se sial’insegnante che fa accadere qualcosa, mi pare che qualcosa accada e
coinvolgalaclasse. I| programma e un problema certamente che I'insegnante si pone, spesso € anche
gualcosadietro cui ci Si hasconde. Sappiamo che non € un’imposizione che impedisce di fare lezione, ma
certo si usa come un riparo. Uscire dal programma ha a che fare con un vuoto, con un’ esposizione. Questa
forse e una ginnastica cui dobbiamo abituarci, come insegnanti: stare in questo bordo dove ci si espone aun
vuoto: in questo senso nel libro abbiamo parlato, nei diversi interventi, di curiosita e di atmosfere. Si tratta di
stare dove si trema, mi pare che sia necessario insistere su questo. Ci sono degli effetti che eccedono il
contenuto che li ha causati, ed e li che succede qualcosa. |l contenuto € essenziale: éil contenuto che produce
guesta eccedenza.

Anna Stefi: A proposito di questo “accadere” in uno degli interventi si parla delle discipline come entita
terze, studenti e insegnanti sarebbero testimoni di una estraneita: «con Pitagora ero amio agio perchéil
filosofico veniva a prendermi da un atrove, mi trascinavain un luogo estraniante madal volto
inconfondibile, in un luogo che mi riguardava pur facendo a meno di me».

Matteo Bonazzi: Che cosaci dice che siamo dei buoni insegnanti? Il sistema scolastico tende ad alimentare la
verificabilitadel risultati. Siamo un po’ presi da questaidea: buoni risultati dovrebbero garantire di una
buona trasmissione. Credo che sia hecessario accettare che, invece, ¢’ € un inverificabile, [o s potra sapere
soltanto a posteriori. Bisognerebbe restare su una logica degli effetti, piu che su unalogicadi padronanza. La



“supposizione di sapere” di cui spesso parliamo é quella che dobbiamo fare noi insegnanti rispetto agli
studenti: dobbiamo pensarli portatori di un sapere. Se non facciamo questo non |i pensiamo come soggetti.
C’ & un rovesciamento che deve essere attuato: siamo in balia di soggetti che fanno di noi quel che serve loro
per poter elaborare un sapere di cui sono portatori, senza saperlo ancora. Quando ci restituiscono qual cosa?
Non sullabase dei risultati di apprendimento dimostrati, ma a posteriori, retroattivamente: scopriamo cosi,
grazie aloro, quel che sara stato trasmesso. Questo ci dira se avremo fatto un “buon” lavoro, selalezione
avrareso possibile un processo di soggettivazione. Credo che lo sforzo sia provare a portare tutto questo fuori
dal linguaggio dellafilosofia Cheil sapere sialalinfa della soggettivazione riguarda |’ insegnante di
filosofia, come quello di matematica, di scienze o di informatica. Dal punto di vista dell’ esperienzarede
credo che questo sia un elemento tangibile, riconoscibile: ognuno di noi, come insegnante, sa qual cosa di
questo. Il punto é portarlo a parola, dentro e fuori la scuola, per contrastare il portato superegoico e difensivo
dei programmi. Certo, ci sono elementi oggettivi: bisogna offrire agli studenti gli strumenti per poter
affrontare la prova di matematica all’ esame di Stato. Mai programmi, a ben vedere, esistono sempre meno,
sono evocati come una difesa, mentre andrebbero presi come un’ occasione per favorire il potere di
soggettivazione del sapere che, come dicevo, necessita di una certa esposizione al non sapere. E questo un
po’ angoscia.

Anna Stefi: A questo proposito scrivete: «una scuolache si chiede e che insegna a chiedersi dove abiti 1a
verita, su quale terreno possiamo scommettere di rintracciarla, quali pratiche promettano di realizzarne una
briciola». Mi pare che questo sia reso complicato anche dal rapporto tra docente e “ mondo” : ¢’é un



discorso sociale —la riuscita delle cose s misura in termini di efficacia — una scuola — con il suo discorso; e
poi il docente, a farei conti con questa complessita. Senso del dovere, narcisismo, desiderio: perché
insegnare? S usa la parola vocazione, che trovo terribile, si parla di valutazione dei docenti. Noi tutti come
docenti constatiamo che in alcune classi qualcosa accade ein altre no. Comerriflettere su questo?

Alessandra Pantano: Ci siamo posti il temadel “mondo” nello scrivereil libro. Ritorna anche nel titolo.
Mondo come quel che é esterno ma al tempo stesso interno ala scuola. Mi pare di rilevare unatendenzaalla
diffidenza che attraversai docenti e il discorso culturale in generale, una diffidenzaverso il mondo cosi come
va. E, smmetricamente, il mondo diffida della scuola: le famiglie e le imprese accusano la scuola di non
essere adeguata ai tempi. E una doppia diffidenza. Anche su questo credo che siaimportante insistere: far
entrare il mondo e portare le parole delle lezioni fuori dal mondo, essere, come insegnanti, una finestra piu
che un muro separatorio.

Matteo Bonazzi: di nuovo mi pare che siacentrale il modo in cui noi abitiamo il sapere. Veniamo da una
tradizione gentiliana che haun po’ cancellato il “fuori”: il mondo deve essere pensato, concettualizzato, va
portato “dentro”. II mondo fuori come qual cosa che forse non vale nemmeno la penadi pensare. Si parla, in
anni piu recenti, di portare larealta nella scuola. Lareata e ridottaa quel che accade, a un discorso sulla
reata: si leggono i giornali, per esempio. Rispetto allarealtail sapere € sempreindietro, arranca. Mi pare che
negli adolescenti ci sial’ esigenza di mettere alla provail sapere, di verificare che stringa qualcosa del reale,
che riesca ad agguantare qualcosa della vita. Non rappresentare matoccare il reale. Per questo bisognafarei
conti con I’angosciadi cui dicevamo prima, I’ angoscia del tremare e di essere esposti alanon padronanza.
Li, per I'insegnante, ¢’ é certo unafatica, mac’eé anche il suo essere toccato, la sua vibrazione. |l soggetto
insegnante e soprattutto un ex-studente e quando insegna si sente interrogato, risponde a proprio Super-io.
Questo ci rende ciechi aquel che accade in classe, come se continuassimo a parlare al maestro. Se
I"'insegnante si sganciadal fantasma dello studente che é stato, pud scoprire che insegnando si angoscia e
insieme si vivifica. Ed e li che uno studente puo iniziare a supporre che ci sia un sapere per cui hevalela
pena. Si tratta di rischiare nellatrasmissione, forse dire questo € un modo per non mettersi dalla parte di chi
ha soluzioni, di chi dice cosa bisognerebbe fare. Se ipotizziamo che nella pratica dell’ insegnamento qual cosa
di questo lo abbiamo incontrato, scrivere un libro di questo genere e provare atestimoniarlo. Per comela
vedo io daun lato ¢’ e una perdita, e questo, socraticamente, dovrebbe privilegiare i colleghi filosofi, animati
da una certa posizione di svuotamento e di non sapere. Si parlamolto del: portare gli studenti afare esercizio
delle domande. L’ impressione e che ci sia da aggiungere un pezzo: non e solo perdita, ¢’ € anche |’ elemento
che abbiamo chiamato soddisfazione non narcisistica, godimento, quel “riguardare” primadi tutto noi come
insegnanti. Ed e questo che fa contagio. Gli studenti sono soggetti e dunque sono portatori di un sapere, e di
un elemento di soddisfazione e godimento, che si tratta di mettere in risonanza. Questo passaggio deve forse
essere ancora costruito per capire meglio le condizioni di possibilitadi tutto cio: e pensabile dentro
un’istituzione come la scuola, che funziona con certi discorsi, I'introduzione di un elemento che non &
soltanto il lusso socratico del non sapere ma qual cosa che possaincludere la nostra enunciazione, il luogo da
cui prendiamo la parola, e la soddisfazione che questo pud comportare?

Anna Sefi: Vi chiedo ancora qualcosa rispetto al tema della relazione e alla richiesta, del discorso sociale,
di una educazione: affettiva, sessuale, etc. Una domanda che viene fatta alla scuola e che mi pare che
allontani da un’idea che attraversa il vostro libro, di un legame senza rapporto, di una relazione non
speculare.

Matteo Bonazzi: Mi vengono in mente due cose. La domanda che viene fatta alla scuola di educazione
sessuale non é solo della scuola, € anche degli studenti. Non credo che sia utile avere una posizione critica:
ognuno viene con la propria domanda, come in una analisi personale. Non si tratta di chiederci se ladomanda
e giusta o shagliata: il soggetto collettivo porta la propria questione. Quando con i ragazzi del liceo, su loro
richiesta, avevamo tenuto delle lezioni di educazione sessuale, mi aveva colpito che una delle questioni per
loro era come differenziare I’ approccio sessuale dall’ abuso, come se ci fosse un elemento discreto che
consente di fare questa distinzione. Mi pare che questo dial’idea che siamo in un momento storico in cui la
soggettivazione e ridotta a un cognitivismo radicale: si chiedono delle risposte definitorie, come sul piano del



diritto. Se consideriamo questo, e riflettiamo su quello che ci dice Lacan —in fondo nessun uomo sa che cosa
fare con una donna — possiamo provare aleggere nella domanda dei ragazzi una questione che ha una sua
verita, e possiamo non giudicarla come ci verrebbe dafare di primo acchito. Ci stanno dicendo, in fondo, che
c’eingioco qualcosadi intrattabile e forse quello che possiamo fare € esserci davanti a questo: anche perchée
I’ alternativa e che qualcuno dialoro unarisposta, come se si potesse delineare questa differenza
oggettivamente. La questione dungue non € se e giusto o sbagliato chiedere alla scuola di fare educazione
sessuale: accade questo, e cosi. E dunque si puo fare educazione affettiva. Come? Non aggiungendo il
contenuto “sessuale’ come un contenuto tragli altri, maricordandoci che e il sapere ad essere sessuato,
erotizzante, ed e questo che da al sapere un potere di soggettivazione. Se ci chiedono il corso di educazione
sessuale questo ci rivela che abbiamo mortificato il sapere, che abbiamo ridotto la scuola a delle nozioni e
chelaveravitaéatrove. Si puo fare di qualsiasi sapere un buon uso, si tratta di mostrare che ci riguarda, che
nevadi noi. Ma per far questo, bisogna esserci. Larichiesta di educazione sessuale, in fondo, dal’idea della
domanda che tormenta gli adolescenti: come si staa mondo? E diventata una questione enigmatica, per loro
ma anche per gli adulti.

Alessandra Pantano: Aggiungerel un’ ultima cosa. Per chiudere da dove siamo partiti: i corsi che abbiamo
organizzato sono diventati dei momenti prezios per i docenti che vi hanno partecipato, era come se quel
luogo fosse diventato uno spazio che, nella vita ordinaria della professione, non e previsto. E mi pare
significativo sottolineare, a proposito di questo rapporto con lavitae con |’ eros, che gli incontri
funzionavano di piu quando accadevano fuori dallo spazio fisico della scuola. Questo ci dice che bisogna
uscire da scuola ed entrarci dafuori, stare in un interno/esterno, costruire dei luoghi supplementari che
rendano vival’istituzione: non si tratta semplicemente di parlare di attuaita, si trattadi tenere vivoil
dispositivo non irrigidendolo nelle mura, in un gia pensato. E per far questo bisogna che I’ insegnante trovi il
proprio modo di stare sullasoglia.

Alessandra Pantano e Anna Stefi - insieme a Andrea Giardina e Marco Martinelli del Teatro delle Albe -
saranno presenti al tavolo Scuola e non scuola organizzato da doppiozero in occasione dell'ottava edizione
di Kum!, il festival diretto da Massimo Recalcati e coordinato da Federico Leoni, che si svolgera a Pesaro
dal 6 all'8 aprile e sara dedicato a La vita della scuola. Qui le informazioni eil programma.

Leillustrazioni sono di ©Giselle Dekdl.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.kumfestival.it/
https://www.kumfestival.it/
https://www.kumfestival.it/
https://www.kumfestival.it/
https://www.instagram.com/giselle_dekel/related_profiles/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

Giselle Dekel



