
 

Ostinato 
Andrea Cortellessa
10 Marzo 2024

s.m.
1. Persona che persiste con caparbia tenacia in un atteggiamento o in un proposito.
«su, non fare l’ostinato!»
2. mus.
Figurazione melodica o ritmica che si ripete invariata nel corso di una composizione.
da Oxford Languages

?I’m A Fool To Want You ?
Keith Jarrett Trio, Amburgo, 18 ottobre 1989

– Lei si ripete signor Céline!
– Ah, mai abbastanza! mai abbastanza!
Céline

Woody Allen, un astice, un remo (foto di scena di Brian Hamill da Annie Hall, 1977).

L’amore con Annie Hall (la studentessa e aspirante cantante jazz Diane Keaton), dice Alvy Singer (lo stand
up comedian e aspirante commediografo Woody Allen) in Io e Annie, è stato «il più grande divertimento che

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ostinato
https://test.doppiozero.com/andrea-cortellessa
https://www.youtube.com/watch?v=Dv_ie7KHl_o


abbia mai avuto senza ridere». Ora che i bei tempi sono passati, e loro si sono lasciati senza drammi e da
«persone mature», tornano ossessivi i ricordi e la maturità fa la fine che si può immaginare. Il ricordo-sigla,
di quel divertimento, è la scena quasi splastick in cui Alvy e Annie provano a cucinare degli astici che
tentano di sfuggire al loro destino: allora lui li affronta brandendo un remo che s’è trovato in casa. Alvy ci
racconta di aver cercato la stessa intesa con altre donne, ma è stato «molto deprimente». Quello gli «succede
sempre» è che tenta di rimettere in scena le stesse situazioni che tanto lo avevano divertito con Annie, ma la
malcapitata di turno finisce ogni volta per chiedergli: «non capisco, dici sul serio o scherzi?». 

Quando si stavano mettendo insieme, lui aveva avvertito Annie di essere «ossessionato dalla morte». Infatti
quando a storia finita verrà il momento topico di dividersi i libri accumulati in casa, lei non avrà dubbi: «tutti
i libri sulla morte sono suoi» perché lui le «regalava solo libri con la parola Morte nel titolo». Si può
scommettere che uno di loro fosse La malattia per la morte dell’archimandrita dell’esistenzialismo, Søren
Kierkegaard, perché la gag degli astici ripetuta invano è un rifacimento del suo testo Gjentagelsen,
pubblicato in danese nel 1843 con lo pseudonimo di Constantin Constantius, e da noi tradotto a volte col
titolo La ripresa e altre come La ripetizione (per esempio nella versione commentata da Dario Borso, uscita
nel ’91 e tuttora in commercio nella BUR), dove si spiega che «ripetizione e ricordo sono lo stesso
movimento, tranne che in senso opposto: l’oggetto del ricordo infatti è stato, viene ripetuto all’indietro,
laddove la ripetizione propriamente detta ricorda il suo oggetto in avanti». Il «bizzarro libriccino» mette in
scena due personaggi: un giovane poeta preda di malinconia d’amore, e il filosofo che firma il testo e
racconta di un suo viaggio a Berlino (come quello compiuto dallo stesso Kierkegaard in quel medesimo
1843, per consolarsi della fine del fidanzamento con Regine Olsen), quando nulla però coincise col ricordo
della prima occasione. 

I lettori non compresero il gioco di maschere («uno pseudonimo che sia protagonista di un resoconto», ha
sintetizzato Borso, «e intrattenga un rapporto col protagonista dell’altro») e l’acrobatica ironia di Kierkegaard
(che lui chiamava «comunicazione riflessa», per contrapporla a quella «diretta» dei «discorsi edificanti»
firmati invece con l’ortonimo): di quel viaggio in guisa di «parodia», volta a una dimostrazione per assurdo.
La vera ripresa non va cercata «al di fuori dell’individuo» ma «nell’interiorità dell’individuo stesso»: perché
l’unica «seria» dimensione dell’esistenza, conclude “edificante” Kierkegaard, è l’«originarietà religiosa».

Proprio l’esito religioso, e anzi devozionale, del suo pensiero ne ha fatto sottovalutare l’influsso sull’opera,
radicalmente laica invece e infatti disperata, di Vitaliano Trevisan (fanno eccezione alcuni ottimi contributi di
Marine Aubry-Morici, una cui sintesi recente si può leggere anche qui); ancorché le tracce in tal senso siano
molto evidenti. Ha valore infatti di mise en abîme l’esergo del Ponte, «Quando se ne offre l’occasione
favorevole, ciò che è nascosto si rivela | SK» (la provenienza è stata individuata da Aubry-Morici: dal testo
Silhouettes, compreso in Enten-Eller, dove Kierkegaard tratta la « sofferenza accompagnata dall’ossessione
continua per il proprio dolore, la recriminazione sopra fatti e pensieri che non lascia intravvedere
all’orizzonte nessuna pace per l’anima»), il quale appunto rivela l’ispiratore più profondo della «trilogia» che
Il ponte conclude e che ora è stata raccolta per la prima volta, col titolo appunto La trilogia di Thomas, da
Einaudi (edizione cui rinviano qui le mie citazioni: questa è a p. 259). Peraltro già Shorts (Einaudi Stile
Libero 2004) recava un esergo da Kierkegaard (da La rotazione delle colture, un altro dei saggi di Enten-
Eller): «Come dunque, secondo la dottrina di buon senso sociale, in una certa misura si varia il terreno […],
si deve anche, in tale modo, costantemente variare se stessi» (contro la «noia»: la cui «vertigine» è «infinita»,
«come quella che viene dal guardar giù in un infinito abisso»). 

Ma soprattutto al tema della Ripresa alludeva già il racconto intitolato Accanto a una tomba, nel 2002
compreso nel volume Standards vol. 1 (uscito nella bellissima collana «Indicativo presente» allora diretta per
Sironi dal mentore di Trevisan, Giulio Mozzi): il quale poi, segnala la nota conclusiva, è la ri-scrittura di un
testo dello stesso Kierkegaard (quello omonimo nei Tre discorsi per occasioni immaginarie del 1845). Il
sottotitolo di Trevisan, Un giro di vite, come dice Aubry-Morici certo allude al celebre racconto di fantasmi
(o di psicosi) così intitolato nel 1898 da Henry James; ma forse anche a un passo della Ripresa: «chi non ha
fatto il giro della vita prima di cominciare a vivere, non giungerà mai a vivere». 

https://www.youtube.com/watch?v=iLBL-XeNrRI
https://www.doppiozero.com/vitaliano-trevisan-cio-che-e-nascosto-si-rivela


Quello inscenato da Trevisan in Accanto a una tomba è appunto un “ritorno”: in un piccolo paese dove il
narratore era stato molto tempo prima in compagnia di una donna, e dove ora vuole portare la sua nuova
compagna. Arrivato in quel cuore di tenebra, però, non riesce a mettervi piede: la tomba che sin dall’inizio
associa oscuramente a questo suo luogo dell’anima – capisce solo adesso – è la sua tomba. Chi narra la storia
è uno spettro: come in un altro straordinario racconto di Henry James, The Jolly Corner del 1908, il cui
protagonista, dopo tanti anni passato all’estero, torna un’ultima volta nella casa dove è cresciuto prima che
venga demolita. Solo alla fine capisce che la presenza che infesta quel luogo altri non è che lui stesso (nel bel
film tratto da The Turn of the Screw nel 2001, The Others, era questo il “giro di vite” impartito da Alejandro
Amenábar al racconto di James).

Anche Accanto a una tomba, dunque, inscena uno sdoppiamento della personalità. In un modo o nell’altro
rispondono a questa diagnosi un po’ tutti i protagonisti del “primo” Trevisan, a partire dal sassofonista
«Adalberto» protagonista di Uccelli. Un assolo di sax contralto (primo dei tre testi pubblicati privatamente,
nel 1995, col titolo Trio senza pianoforte), come quelli ora raccolti nella Trilogia di Thomas: testi
accomunati anzitutto – scrive Emanuele Trevi nella partecipata e penetrante postfazione al volume – dalla
sostituzione, alla frusta attrezzeria della «trama» («il mio disinteresse per la trama è autentico», diceva
Trevisan a Gilda Policastro in «Le parole e le cose» nel 2019, «ed è tutt’ora così: la vera sfida è quella di
riuscire a raccontare una storia rinunciando il più possibile a trama e personaggi. Una sfida e una ricerca:
d’altra parte la scrittura o è ricerca o non è»), di un «decorso, come lo attribuiremmo più a una malattia che a
un atto linguistico» (p. 397). È ancora a Kierkegaard che ci si rivolge per capire meglio questa «situazione
psichica», i cui sintomi sono – osservava Paolo Zublena, sull’«Indice», all’apparire del Ponte – «la
temporalità bloccata e la depersonalizzazione melanconica». 

Nella Malattia per la morte, testo pubblicato nel 1849 con lo pseudonimo Anti-Climacus, la tesi è esposta da
Kierkegaard nei titoli delle due parti, «La malattia per la morte è la disperazione» e «La disperazione è il
peccato». Una morte che sia la fine di tutto, per dirla con Thomas Bernhard, è un’Estinzione ossia, come nel
sottotitolo del testo così intitolato, Uno sfacelo. Nella concezione cristiana professata da Kierkegaard, invece,
la morte è il passaggio alla «gloria di Dio», dunque in realtà «un transito per la vita». Induce alla
«disperazione», di contro, la prospettiva di una morte che abbia come unico effetto sé stessa (questo il senso
del sintagma «per la morte»). 

Colpisce, pensando ai doppelgänger di Trevisan, che all’inizio della Malattia per la morte le cause di questa
disperazione vengano indicate nelle tensioni, opposte ma spesso compresenti, a «disperatamente voler essere
se stesso» e a «disperatamente non voler essere se stesso». L’«ostinato», dice Kierkegaard, è colui che si
chiude in sé stesso, «l’impellenza di isolarsi, è per lui una necessità vitale»: se il tempo «non va avanti», ma
l’«ostinato» non riesce a star fermo, quello che fa è «marciare sul posto». Ed è appunto questa la «malattia
mortale» (così, proprio, la chiama il narratore di Un mondo meraviglioso a p. 23) dei primi due «Thomas»,
infaticabili camminatori affetti da «psicosi maniaco-depressiva cosiddetta bipolare» (p. 107; si dirà che il
precedente diretto sia Camminare di Bernhard, testo tradotto però solo nel 2018). Il protagonista di Un
mondo meraviglioso (uscito una prima volta da Theoria nel 1997, ripreso da Stile Libero nel 2003) capisce
che questo suo falso movimento si deve alla chiusura della quale è prigioniero («non abbiamo scampo perché
siamo esattamente quello che siamo e il mondo è quello che è»: p. 17). È una coazione a ripetere quella di chi
«corre in avanti guardando indietro», ed è una ripetizione perversa se il «passato […] ritorna» nella forma in
cui «non se n’è mai veramente andato» (pp. 42-3). 

Nelle stesse condizioni («una malattia […] sempre ben nascosta dentro di noi: p. 155) versa il protagonista
dei Quindicimila passi (prima edizione Stile Libero 2002), che la dromomania reca addirittura nel titolo:
«Quasi tutti i giorni io cammino per molti chilometri […], ma in realtà, da dieci e passa anni, sono
paralizzato. O forse […] solo incatenato» (p. 152). Come dice Kierkegaard l’«ostinazione» non riconosce
«nessuna potenza sopra di sé»; e così sostituisce allo sguardo di Dio il proprio stesso sguardo su di sé. È
quello che Trevi definisce l’«eccesso di ragionamento» dei personaggi di Trevisan: «un doloroso rimuginare,
un sistematico far battere la lingua dove il dente duole», il che conferisce anche alla prosa il suo «sapiente
meccanismo di ripetizioni e variazioni sul tema» (pp. 390-1). 

https://www.leparoleelecose.it/?p=35363


I tre «Thomas» hanno un altro connotato in comune, scrivono: sin dall’inizio di Un mondo meraviglioso
siamo avvisati che tutto quanto vi leggeremo è riportato da un certo «Davide», e da un innominabile
estensore nei Quindicimila passi; nel Ponte invece il monologo di Thomas è riportato direttamente nel testo,
ma la sua grafomania è dichiarata in abbrivo (ricordando il suo «taccuino»: «se non lo avessi sarei perduto»:
p. 262). Il tema del saggio cui si dedica il protagonista dei Quindicimila passi (con la stessa ossessività di
certi personaggi di Bernhard, come il Konrad della Fornace o il Rudolf di Cemento) è il suicidio (un «lavoro
scientifico» dal quale sono escluse «le motivazioni, concentrando piuttosto la mia attenzione sulle modalità
di esecuzione», p. 162; l’interesse di Thomas per il tema, però, non può essere considerato meramente
scientifico se precisa di «essersi salvato dall’idea del suicidio e in definitiva dal suicidio vero e proprio, solo
spostandosi in continuazione», pp. 156-7). Già Un mondo meraviglioso, peraltro, ospitava quattro pagine
vulneranti (45-8) dedicate alla morte violenta, per lo più autoinflitta, di «persone che ho conosciuto e che non
vedo più».

Naturalmente anche questo tema – che attraversa l’intera opera (e purtroppo non solo quella) di Trevisan – è
ben attestato nel corpus di Bernhard, il cui padre naturale si tolse la vita quando lui aveva nove anni. Ma
anche in questo caso già in Kierkegaard si trova la notazione per cui è «il suicidio», per colui che s’è «chiuso
in sé» e «marcia sul posto», «il pericolo […] più prossimo» (evocando pure un pericolo ulteriore: se per
salvarsi l’«ostinato» apre il suo cuore a «un confidente», non è detto che in tal modo si salvi: la sua negatività
si può proiettare sul «confidente» sino a fargli meditare il suo assassinio; proprio per evitare questo pericolo,
l’ostinato la ritorce di nuovo contro di sé sino a commettere davvero il suicidio tanto prefigurato). 

Non va trascurato – pensando agli sdoppiamenti di entrambi gli autori, e in particolare a quello di Thomas nel
«fratello» dei Quindicimila passi: alla cui fine si scopre essere morto a sua volta «bambino di pochi anni», in
un incidente stradale insieme a sua madre, cfr. p. 251 – il dettaglio biografico per cui i pensieri di morte
hanno sempre ossessionato Kierkegaard anche per la scomparsa di cinque dei suoi fratelli (Søren Aabye era
l’ultimo di sette figli, e a traumatizzarlo fu in particolare la morte del suo omonimo, Søren Michael, quando
lui ne aveva sei).

Dice giustamente Trevi che, «se il nome dei protagonisti ritorna nei tre libri, si tratta di tre identità simili ma
distinte, dotate di storie che non combaciano tra loro. Niente continuity» (pp. 389-90). Eppure lo stesso
Trevisan nei suoi ultimi anni si riferiva così ai suoi «i primi tre non-romanzi». La «trilogia» s’è rivelata tale,
insomma, solo a posteriori: come prima della sua quella composta da Molloy, Malone meurt e L’Innommable
, che in effetti Beckett non considerò mai tale (ciò che è nascosto si rivela, già).

Un prolungato brano dedicato a Francis Bacon nei Quindicimila passi (pp. 166-77) ci fa capire uno dei
principi costruttivi chiave di Trevisan. La contemplazione ossessiva di un ritratto certo fa venire in mente
Antichi Maestri di Bernhard (dove il musicologo Reger si reca sempre al Kunsthistorisches Museum di
Vienna a osservare l’Uomo dalla barba bianca di Tintoretto), ma non escluderei neppure un riferimento alla
scena in Teorema di Pasolini in cui l’esistenza del ragazzo Pietro viene decisa appunto da un trittico di Bacon
(Three Studies for Figures at the Base of a Crucifixion, del 1944) che gli viene mostrato, sulle pagine d’un
libro, dal misterioso Ospite. Come che sia, è per caso che il «fratello» di Thomas s’imbatte in Bacon:
folgorato dalla riproduzione di uno dei suoi più celebri trittici, Three Studies for Self-Portrait (1979). Sin da
quel primo, traumatico incontro sa con certezza che in quella pittura c’è una «deformità esatta, rispondente al
vero». Ma a fare dell’episodio una mise en abîme – dello sdoppiamento del protagonista dei Quindicimila
passi, e più in generale dell’unitarietà distorta di quella che sarà la Trilogia di Thomas – è che in
quell’immagine figurano tre aspetti della «stessa persona», ancorché siano tre ritratti «assolutamente diversi»
(p. 167).



Francis Bacon, Three studies for self portrait (1979).

La scena che segue, in cui il «fratello» la mattina dopo prova a radersi ma nello specchiarsi trova
«spaventosa» quell’immagine tesa allo spasimo, è una variazione di quella celebre di Vitangelo Moscarda in
Uno, nessuno e centomila di Pirandello; ma allude pure all’interpretazione che della pittura ha dato il
maggior critico di Bacon, Michel Leiris (che sarà poi fra gli ispiratori di Black Tulips). Quando leggiamo
infatti che quel dipinto «aveva prodotto una breccia nell’armatura che fino ad allora aveva sostenuto
l’immagine e l’idea di me stesso […], lasciandomi d’un tratto intravedere, attraverso quella breccia, la brutale
realtà dei fatti: com’ero, come sono, come siamo, come è» (p. 173), allude Trevisan alla «breccia» entro la
quale, secondo Leiris, si produce «il lacerarsi subitaneo di un velo o il balenare di qualche verità». Parlando
di Bacon in un saggio del ’71, Leiris vi vede l’«essere umano» che si mostra a sé stesso, «in modo
allucinante, nel suo totale isolamento»: con quella che il pittore, nelle sue interviste a David Sylvester,
chiamava «la brutalità delle cose». Ma credo che Trevisan si riferisca anche al Beckett della celebre lettera in
tedesco ad Alex Kaun del 1937, che nel linguaggio si proponeva di fare «un buco dopo l’altro finché ciò che
vi sta acquattato dietro, che sia qualcosa oppure niente, non comincia a filtrare». La clausola in corsivo come
è rinvia infatti al titolo del “romanzo” di Beckett, Comment c’est, del ’61 (e tradotto, quattro anni dopo da
Franco Quadri, col titolo appunto Come è). 

Sotto l’ostentata ossessione per Bernhard, come si vede, sin dal principio Trevisan faceva circolare altri
materiali, per lui, non meno importanti: altre «refurtive», per dirla con Works («Bernhard Beckett Bacon
Sciascia Kafka Kierkegaard Wells, tutte case che abbiamo visitato più volte nel cuore della notte»). Quando
nel 2004 uscì da Sironi Wordstar(s). Trilogia della memoria, la sua prima raccolta di testi per il teatro che
mette in scena fra gli altri «Samuel, un vecchio scrittore», disse Trevisan a Federico Platania su
www.samuelbeckett.it: «mentre l’opera si andava componendo, avevo l’impressione che a parlare non fosse
solo Beckett e, nella mia testa, al viso di Beckett si sovrapponeva quello di Bernhard, a quello di Bernhard si
sostituiva il volto di Bacon, che a sua volta si trasformava di nuovo in Beckett».

Questa dolorosa rotazione di identità è un’altra mise en abîme di quella “poetica dello standard” che per tanti
anni è stata, per lui, vincolo obbligante: doppio legame da manuale che della sua malattia rappresentava un
contravveleno e insieme il sintomo più evidente. E che agli occhi di suoi lettori magari ammirati (ma che non
ne comprendevano la ratio), come troppo a lungo sono stato anch’io (sino all’uscita di Tristissimi giardini,
cioè, nel 2010 da Laterza), rappresentava un enigma, una remora, e all’atto pratico un’epochè. Dopo averne
accennato in una recensione al Ponte uscita a suo tempo sul «manifesto», oggi Emanuele Trevi la descrive
così (p. 393):

http://www.samuelbeckett.it


Uno standard è il sottotitolo di Un mondo meraviglioso […]. C’è dentro tutta una poetica, […] ed è un
passaggio obbligato per la comprensione non solo di quel libro, ma di una componente essenziale e molto
equivocata dell’opera di Trevisan, che nel 2002, a ribadire l’importanza del concetto, pubblicò anche una
raccolta di prose intitolata Standards. […] Nel jazz, si definisce uno “standard” un brano che fa parte del
repertorio comune, variamente interpretabile ma riconoscibile in quanto tale. L’epigrafe di Un mondo
meraviglioso, tratta da un saggio di Keith Jarrett, parla di un “materiale” sonoro, una specie di giacimento a
partire dal quale ogni singolo musicista si incammina nella direzione che desidera. Nessuno si sognerebbe di
accusare un jazzista di plagio o di imitazione pedissequa per il semplice fatto di partire da uno standard.

Trevi parla ovviamente di Thomas Bernhard; il libro nel quale Trevisan più ragiona su questa sua ossessione
è quello, fra i suoi primi, dove in apparenza è meno marcata, Shorts (e invece c’è sempre l’autore di Eventi e
dell’Imitatore di voci dietro questi apologhi-raccontini-“brecce” presentati in ordine alfabetico per titolo:
sicché si pensa pure ai Sillabari di un altro maestro, Goffredo Parise: sono uscite anche in volume, da
Inscibboleth nel 2022, le Note sui sillabari di Trevisan, datate 2006 e anticipate sul numero di «Riga» su
Parise curato da Marco Belpoliti e da me nel 2016). Suona sarcastico quello dal titolo Pianista: nel quale si
rimprovera a una «giovane promessa del jazz italiano» di suonare il piano benissimo, ma in modo troppo
simile a Bill Evans; allora lui si sforza di variare, ma «sembrava proprio di sentire Chick Corea». Non serve
tentare di affrancarsi dallo standard: ché se sei affetto da quella malattia finirai per passare dall’uno all’altro.
Ironico è dunque il citato esergo kierkegaardiano a Shorts: «variare se stessi» è a sua volta un falso
movimento, se equivale alla «rotazione delle colture» entro lo stesso appezzamento di terreno al quale si è
«incatenati».

Ma, più che una poetica, quella dello standard a «variare se stessi» è una coazione. O, scriveva Zublena nel
2007, un’«esistenza mancata»: così alludendo al Ludwig Binswanger di Tre forme di esistenza mancata
appunto. Delle tre sindromi psichiche descritte in quei saggi (ancora un trittico!), accomunate
dall’«“arrestarsi” […] dell’autentica mobilità storica dell’esistenza» che si traduce spesso in un’ossessiva
«marcia sul posto», a interessarci più da vicino è l’ultima, il Manierismo. La forzatura stilistica corrisponde
per Binswanger al «distorcimento del volto», alla «smorfia, alla deformazione»: e quando rinvia al celebre
saggio di Heinrich von Kleist Sul teatro delle marionette (1810), in cui il giovane perde ogni naturalezza nel
guardarsi allo specchio dopo aver ammirato una statua classica, non possiamo non pensare al brano dei
Quindicimila passi nel quale il «fratello» di Thomas sfigura sé stesso allo specchio dopo essere stato messo a
nudo dalla contemplazione di Bacon. «Il tratto essenziale del manierismo», spiegava Binswanger, «non può
essere visto nel confronto con gli altri, bensì in un confronto (“malriuscito”) di un’esistenza con se stessa». E
in una nota del suo saggio contrappone la ripetizione del manierista (o dello schizofrenico) alla «ripetizione
[…] nel senso kierkegaardiano» (nel senso dell’autentica ripresa, interiore e non esteriore).

Ma col Ponte Trevisan giunge a una «svolta del respiro» o, per dirla con un lessico più vicino alla sua
esperienza, quello “tecnico” del jazz (dev’essere stato giusto attorno al 2007 che lo conobbi di persona, dopo
averlo ascoltato suonare la batteria in non so più quale festival), a un bridge. Proprio così si chiama infatti la
sezione che in uno standard collega la prima esposizione del ritornello appunto alla sua «ripresa». Non solo
Il ponte conferisce a ritroso unità strutturale alle ante del trittico (per così definirlo, à la Bacon, meglio che
«trilogia»), ma collega pure la fase manieristica della sua opera a quella successiva “in prima persona” (o, per
dirla à la Kierkegaard, la sua opera «riflessa» a quella «diretta»). Il bridge varia l’armonia del brano in una
rotazione delle colture, diciamo, che esalta il successivo ritorno del ritornello usando un linguaggio
imparentato ma non coincidente col suo (nel jazz, spesso, modulando alla sottodominante).  

Il ponte mette a fuoco poi il tema del passato: cioè la dimensione in cui, nella forma dell’esemplarità di un
Maestro (non così Antico, ma in ogni caso estinto e assente), sino a quel momento Trevisan s’era ostinato a
trincerarsi. Spiega Binswanger che per la personalità manieristica non si dà «mobilità esistenziale nel senso
[…] dell’apertura al futuro»: «continua a svolgere un certo ruolo soltanto il passato, tanto che non si produce
più nemmeno un autentico presente». Proprio questa impossibilità di vedersi nel futuro, cioè in prospettiva,
verrà confessata in Black Tulips (Einaudi Stile Libero 2022): «Cammino, come gli antichi, con lo sguardo
rivolto al passato […] il futuro non ho mai saputo né vederlo né ritrovarlo» (aggiungendo: «che io guardi in



avanti o indietro, sono stato, resto, sarò e sarò stato un uomo privo di qualsivoglia prospettiva»: da
quest’ultima frase ha preso il titolo, lo scorso 25 settembre all’Università di Padova, il primo convegno di
quella destinata a divenire, c’è da credere, una lunga serie: «Privo di qualsivoglia prospettiva». Per Vitaliano
Trevisan). Ma già nel Ponte chi parla diagnostica la propria malattia come un «pensare sempre e di continuo,
specialmente al passato» (p. 343). 

Come tutti i titoli di Trevisan, anche questo – sempre alla maniera di Bernhard – ha un sottotitolo
obliquamente allusivo, Un crollo. Dagli «scritti politici di Pasolini» trae la sua diagnosi sull’Italia: «a un
certo punto c’è stato […] un crollo totale del passato nel presente, cosa che naturalmente ha fatto sì che anche
il presente crollasse» (p. 298). Ma non è solo sul piano sociale e politico che le macerie di questo passato
continuano a crollare nel presente sino a renderlo inabitabile. Se il Thomas del Ponte lascia la propria terra,
trasferendosi a «Lehnstedt, un piccolo villaggio tra Brema e Bremerhaven» (p. 295), è perché in patria «non f
a che imbattersi in persone sconosciute che conosce, e in luoghi irriconoscibili che pure ha conosciuto e ora
più non riconosce» (p. 335). Ma quel passato lo viene a cercare anche dove crede di aver trovato scampo: il
«crollo del mio passato nel mio presente» (p. 338) si produce con l’«inattesa notizia della morte di
Pinocchio» (come Thomas chiama suo cugino Roberto, ennesimo doppelgänger della serie) in un incidente
stradale.

A colpire Thomas è anche che la morte di «Pinocchio», ai suoi occhi, è «un déja-vu, pensai, una ripetizione»
(p. 281): della morte di suo figlio Filippo, avvenuta giusto dieci anni prima. I genitori lo hanno ritenuto
responsabile della disgrazia, per aver lui fatto appassionare il bambino a «quel fiume maledetto» – l’Astico, o
«Astego» come lo chiama – dove il bambino è stato trovato morto: vicino a un «ponte rotto» (p. 319) non
distante da un altro ponte, quello «di Piovene», tristemente noto per la quantità di «gente» che da lì s’è
«buttata» (p. 321; si tratta del cosiddetto «Ponte Pilo», che collega Piovene Rocchette e Cogollo; ma è citato
anche per alludere a Guido Piovene e al suo romanzo Le furie, del 1963, che mette in scena il territorio – suo
e di Trevisan – come infestato dai fantasmi del passato). Sono in diversi anzi a essersi fatti l’idea che di
quella morte Thomas possa essere responsabile non solo in astratto. Sicché – capiamo – l’«esilio» tedesco
non era dovuto solo alla noia e al disgusto esistenziale. Solo “tornando sul luogo del delitto” a farvi dei
«sopralluoghi», si dice Thomas, forse «riuscirà finalmente a mettere la parola fine a questa dannata storia»
(p. 344). 

Ma un sopralluogo, fantasticamente virato in una scissione psicotica appena meno pronunciata che nei
Quindicimila passi, è tutta questa parte del Ponte: che rielabora ricordi d’infanzia ai quali fa diversi cenni
Works (Einaudi Stile Libero 2016). In particolare «il ponte sull’Astego» è sede di un rarissimo ricordo che
non rappresenta per chi se lo ripete una furia bensì, al contrario, una minuscola perla di felicità – seppure
sconciata dalla ripetizione coatta, nella memoria, un po’ come nell’Ultimo nastro di Krapp di Beckett –:
«mio padre, da piccolo, mi ci portava sempre». Ma se tutto Works può essere letto come una ripetizione, che
delle prime opere del suo autore rivela precisi retroscena autobiografici, già Il ponte era stato una ripetizione.
Questo è infatti il sottotitolo della sua parte centrale ed eponima, cioè del “bridge” fra i due “ritornelli”
(entrambi intitolati Avvoltoio deficiente): con la particolarità che questi hanno un’estensione minima (cinque
pagine l’uno, nell’edizione Stile Libero 2007), mentre quella del “bridge” lievita macroscopicamente (136
pagine, nella medesima edizione). 

Ma Trevisan imprime un giro di vite. Infatti Il ponte, in più d’un senso, è la ripetizione d’una ripetizione.
Intanto perché il suo “intreccio”, se così si può definire, rovescia il vettore di quello di Estinzione di
Bernhard: il cui protagonista Franz Josef Murau, da tempo esiliatosi in Italia, si vede costretto a tornare in
Austria quando viene raggiunto dalla notizia della morte, in un incidente stradale, di entrambi i genitori e del
fratello Johannes. E poi perché, prima del Ponte, lo stesso Estinzione si può leggere sul palinsesto della
Ripresa di Kierkegaard: anche in quel caso il viaggio a Berlino – dell’autore e del suo avatar nel testo – era
un tentativo, destinato allo scacco, di soluzione esistenziale. O meglio, come recita il sottotitolo di
Kierkegaard (à la Bernhard avanti lettera!), Un esperimento psicologico. Oltre che una ripresa parodica dello
schema ternario della Fenomenologia dello spirito di Hegel (come lo interpreta Borso), era un «esperimento»
nel senso originario, galileiano, del termine: dove a una prima osservazione empirica del fenomeno, e

https://www.youtube.com/watch?v=dtFkT2pJiRo&t=12301s
https://www.youtube.com/watch?v=dtFkT2pJiRo&t=12301s
https://www.leparoleelecose.it/?p=23386


all’ipotesi di una sua spiegazione, segue la verifica appunto «sperimentale» della sua ripetizione controllata. 

Un altro lettore di Kierkegaard che figura nel pantheon di Trevisan, Franz Kafka, forse ragionò in modo
simile nello scrivere, nel 1917, un brevissimo racconto (uno short di esattamente una pagina) che verrà
pubblicato postumo da Max Brod, nel ’31, nella raccolta Durante la costruzione della muraglia cinese: il suo
titolo è identico a quello del testo di novant’anni dopo, Il ponte. Manca il sottotitolo che gli darà Trevisan,
ma è appunto «un crollo» quello raccontato da Kafka: chi parla è appunto un ponte, ma è anche un uomo
(descrive le sue mani, i suoi piedi, le falde della sua giacca). Nessuno percorre il ponte, che si stende su
«impervie altezze», finché una volta “lui” sente su di sé i passi di qualcuno. La curiosità, di vedere chi
finalmente è venuto a percorrerlo, è troppa; così si gira a vederlo. Catastrofe, «un ponte che si volta!»: «non
mi ero ancora voltato che già precipitavo e già ero straziato sui sassi aguzzi che mi avevano sempre fissato
così pacifici dall’acqua impetuosa». 

Che Trevisan abbia pensato anche a questo enigmatico episodio di Kafka, lo dimostra la citazione non
dichiarata, ma testuale, che di queste ultime righe fa nel suo, di Ponte (a p. 322). Il commissario che indaga
sulla morte del figlio di «Pinocchio», al «ponte rotto […] sull’Astego», deduce che Thomas abbia «una
specie di ossessione per quel fiume» dal fatto che ne colleziona dei sassi che chiama «Teste urlanti» (p. 320).
È questo il bridge che dà coesione alla «trilogia»: rinviando all’episodio delle «teste» di Bacon nei
Quindicimila passi. Quei «sassi strani» però, spiega Thomas, non si trovano «al ponte rotto» bensì «poco più
giù del ponte di Piovene»: quello prediletto dai suicidi, cioè. 

È di questo ponte, e non di quello rotto sull’Astico, che Thomas rievoca l’attraversamento in compagnia di
«Pinocchio», «sospesi sopra un abisso impressionante, […] un orrido di cui sentivo sempre più forte
l’attrazione, mano a mano che le braccia si facevano pesanti, a ogni passo un po’ più pesanti» (p. 322).
Un’inconfessabile attrazione per l’abisso, come sa chiunque soffra di vertigini, è la seduzione paradossale
che conduce molti al suicidio (lo dice Cesare Pavese in una nota di diario del 1936: «l’unico modo di
sfuggire all’abisso è di guardarlo e misurarlo e sondarlo e discendervi»): uno dei sintomi del «vuoto» o
«irrigidimento della vita psichica», che Binswanger chiama «manierismo», è per lui proprio «un indugio
sull’orlo dell’abisso». Ma quello descritto nel Ponte di Trevisan, a differenza che in Kafka, è un precipitare
solo immaginario: esistesse o meno un «Pinocchio» spettrale che lo aveva guidato, quella volta Thomas era
tornato sui suoi passi; ed era sopravvissuto. Al «commissario» dice di non avere alcuna «ossessione», per
quel fiume; gli piace solo perché «è qualcosa che cambia in continuazione, a ogni stagione, a ogni piena.
Però, cambia sempre nello stesso modo» (p. 323). Che è una perfetta definizione del paradosso di
Kierkegaard in esergo a Shorts: «costantemente variare se stessi» per evitare la «vertigine […] che viene dal
guardar giù in un infinito abisso». 

Nel finale del Ponte Thomas torna dove dieci anni prima era stato ritrovato il cadavere del figlio di
«Pinocchio», e vi trova «la bici di Filippo» arrugginita e ricoperta di rovi. Allora può ripetere
l’attraversamento interrotto dieci anni prima; e di nuovo riconosciamo la situazione, se non le parole, di
Kafka: «Per non cadere, ero costretto a tenermi, le braccia tese in alto, ai bordi della trave centrale del ponte.
Ancora un po’, pensai, e non sarò più in grado di tornare indietro. Basta, pensai, non è rimasto più nessuno
che possa farlo per te». 

Nella ripetizione si produce però, a questo punto, un fatto nuovo: quest’ultima frase, per la prima volta, chi
narra la riconosce pronunciata dalla «sua voce»: «era la mia voce, ora finalmente la riconoscevo». E
conclude così: «Ora le parole. Le lascio cadere tutte insieme, senza curarmi dell’ordine, eppure, e non può
essere un caso, la penultima è fine. E l’ultima, io» (pp. 385-6). L’attraversamento è stato compiuto, la
ripetizione si è conclusa. Inizia una vita nuova: arrivato a questo punto, chi finalmente è riuscito a dire «io»
sa che – lo voglia o meno – non può tornare indietro.

Vitaliano Trevisan
Trilogia di Thomas. Un mondo meraviglioso I quindicimila passi Il ponte
postfazione di Emanuele Trevi
Einaudi, 2024, pp. 400, € 16

https://www.einaudi.it/catalogo-libri/narrativa-italiana/narrativa-italiana-contemporanea/trilogia-di-thomas-vitaliano-trevisan-9788806263515/


Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

