
 

Conflitti culturali in un mondo che non cambia 
Pasquale Palmieri
13 Marzo 2024

Nelle ultime settimane si è discusso in maniera animata del rinnovo del “bonus psicologo”, istituito dopo
l’esplosione dell’epidemia di Covid-19. La mancanza di fondi aveva fatto temere l’interruzione del servizio,
ma le richieste avanzate da diversi partiti politici e da diversi settori dell’opinione pubblica hanno consentito
un rinnovo dello stanziamento. Dal 15 febbraio – leggiamo sul sito dell’INPS – sono state diffuse le
indicazioni operative per presentare le domande di erogazione. Grazie a questo contributo economico, i meno
abbienti possono sostenere le spese per usufruire di sedute di psicoterapia. Ad averne diritto sono le persone
che soffrono di depressione, ansia, stress o fragilità emotiva. 

I grandi mezzi di informazione hanno sottolineato la necessità di questa misura per arginare le “conseguenze
sociali ed economiche” delle catastrofi degli ultimi anni (come ad esempio il Sole 24 Ore). Le indagini
condotte dagli istituti di statistica, del resto, continuano a denunciare una situazione di emergenza. Delineano
una “preoccupante mancanza di fiducia nelle prospettive a livello nazionale”, dovuta ai conflitti globali, alle
epidemie, all’incremento del costo della vita, all’iniqua distribuzione della ricchezza e ai cambiamenti
climatici (ci torna utile, in questo caso, il report di Area Studi Legacoop e Ipsos pubblicato a fine gennaio).
Circa la metà della platea degli intervistati dichiara di vivere in uno stato di esclusione o di marginalità
sociale, con un forte incremento della percezione di disagio rispetto a quanto emerso nelle rilevazioni
precedenti. Il nostro tempo sembra segnato, in buona sostanza, dalla paura del futuro e dall’assenza di
prospettive concrete di miglioramento. 

È quindi significativo che si ritenga necessario porre rimedio a un male sociale con una cura individuale.
Dietro questa forma di intervento ci sembra di scorgere una tacita rassegnazione: “Il mondo non cambia, va a
rotoli, ma almeno prova a tenere sotto controllo la tua salute mentale”. Su questo e altri temi – incluso
l’equilibrio che regola il rapporto fra le istanze rivendicative dei singoli e i bisogni collettivi – riflette il
recente libro di Mimmo Cangiano, Guerre culturali e neoliberismo (Nottetempo, 2024). Avvalendosi di
un’esperienza decennale nel mondo accademico americano, l’autore decide di ricostruire le ragioni del
successo delle culture wars, ovvero degli scontri che segnano ormai costantemente la “vita intellettuale e
militante”, amplificati a dismisura dai media e dai partiti politici, fino a diventare laboratorio per la
costruzione di una “cornice morale” del nostro presente, “espressione dell’indirizzo ideologico di un settore
della popolazione occidentale”. 

Stando alla ricostruzione di Cangiano, le forze di destra hanno raccolto frutti importanti da queste
contrapposizioni, spingendo diversi simulacri – snowflakes generation, cancel culture, politically correct,
woke, o fantomatiche “teorie del gender” – nell’alveo della tradizione marxista. Hanno quindi identificato i
medesimi simulacri come riformulazioni etico-culturali di un’ideologia sconfitta sul piano economico-
politico, o come “sementi culturali che covavano sotto il barbone di Marx”. In tal modo sono riuscite a
spostare la battaglia sul terreno a loro più congeniale, creando divisioni nette fra opposti schieramenti: grazie
a queste manovre, la società non appare più un corpo regolato da rapporti economici o da meccanismi di
sfruttamento del lavoro, ma come un terreno di conquista per un potere concentrato su simboli e identità,
impegnato ad affermare “gerarchie etico-linguistico-culturali” utili a definire e governare il reale. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/conflitti-culturali-in-un-mondo-che-non-cambia
https://test.doppiozero.com/pasquale-palmieri
https://www.ilsole24ore.com/art/bonus-psicologo-perimetro-dell-aiuto-fino-600-euro-dieci-domande-e-risposte-AEVxbpEB
https://demografica.adnkronos.com/popolazione/italiani-pessimisti-futuro/


I derivati più corposi di queste trasformazioni si riassumono – da quanto si legge in Guerre culturali e
neoliberismo – in una prevalenza delle questioni etiche su quelle politiche, connessa a una concentrazione
spasmodica sull’io e sui vincoli che impediscono la sua piena affermazione. La radicalizzazione delle teorie
progressiste si accompagna a un calo progressivo della loro applicabilità, prestandosi quasi esclusivamente a
un regolamento di conti circoscritto all’ambito delle elaborazioni intellettuali. Si promuovono quindi – ed è
comprensibile, oltre che prevedibile – campagne antirazziste per combattere il razzismo, interventi di
educazione affettiva per combattere il patriarcato o le discriminazioni sessuali, ma solo in rarissimi casi si
mettono in discussione i meccanismi di subordinazione materiale che alimentano quei fenomeni. 

La politicizzazione di molteplici conflitti culturali si accompagna, in definitiva, a una paradossale
depoliticizzazione dell’economia, accettata come meccanismo fatale e insostituibile, in alcuni casi addirittura
“naturalizzata”. L’attivismo si coagula intorno a immagini evocative o parole d’ordine, fondate sulla
condivisione (reale o immaginata) di ascendenze etniche, orientamenti sessuali, abitudini alimentari,
sensibilità linguistiche, pensieri per l’ambiente o per gli animali. Pur avendo un’importanza enorme, questi
temi riescono talvolta a oscurare il ruolo che le persone coprono all’interno del sistema produttivo, in qualità
di detentrici di forza lavoro. Questo spostamento di focus favorisce l’insorgere di divisioni molteplici, spesso
difficilissime da sanare. La stessa working class sottolinea le differenze presenti al suo interno, puntando di
volta in volta l’indice contro la male working class, la white working class, o anche contro i singoli
componenti che si mostrano poco aperti al multiculturalismo, poco green, poco colti. 

Ikon images. Foto Ap.

Per quanto screziati e animati da un impeto disgregatore, questi atteggiamenti trovano un punto di incontro in
una posizione ideologica chiara, che esclude categoricamente lo sbocco rivoluzionario: non esiste alcuna vera



alternativa al capitalismo. Chi si muove nello “spazio della differenza” intende contestare la concrezione
simbolica del potere o il suo “monologismo”, ma solo per ottenere il diritto a una “partecipazione paritaria”.
Si pone come obiettivo l’inclusione o il riconoscimento sociale dei “marginali”, tenendo fuori dal tavolo tutte
le ipotesi di rovesciamento del sistema. In estrema sintesi, cerca di “sviluppare nell’ambito culturale”
trasformazioni che appaiono “ormai impossibili nell’ambito economico”. Nel farlo, non tiene in
considerazione – ed è questa una delle tesi centrali del testo di Cangiano – come lo stesso capitalismo riesca a
fagocitare le differenze etico-politiche o le dinamiche identitarie, talvolta accettandole, talvolta addirittura
promuovendole, col solo scopo di asservirle alle sue logiche. Per porla in altri termini, il mercato non ha
alcun bisogno di opprimere o di omogeneizzare le diverse individualità, ma solo di usarle per massimizzare il
profitto. 

Le culture wars continuano dunque a rimanere disconnesse da istanze politiche trasformative, limitandosi ad
abbracciare posizioni riformiste (a volte timidamente riformiste). Di conseguenza, le scalate sociali di alcune
individualità provenienti da contesti “marginali” vengono salutate come straordinarie vittorie, come
riconoscimenti per intere categorie storicamente escluse. La retorica dell’apprezzamento si sostituisce, di
fatto, a qualsiasi progetto di cambiamento radicale. Gli stessi concetti relativi alla “decolonizzazione” non si
riferiscono a concrete egemonie politiche o finanziarie che ancora vigono su varie aree del pianeta, ma
diventano metafore pedagogiche finalizzate ad agire sulle coscienze per cambiare atteggiamenti e abitudini:
si “decolonizzano” i programmi di studio, i pensieri degli studenti, le canzoni, i film, le serie tv, le opere o i
canoni letterari, ma solo di rado si spera di poter fare altrettanto con le porzioni di mondo sottoposte al giogo
dei dominatori. 

Altrettanto significative sono le opposizioni al “classismo”, che intervengono sul disprezzo delle fasce sociali
più basse senza curarsi, in parecchi casi, degli aspetti strutturali della stratificazione: bisogna smettere di
essere “classisti”, ma non eliminare le differenze di classe; bisogna arginare l’odio verso i poveri, ma non
cancellare la povertà. In buona sostanza, la necessità di un corretto posizionamento culturale diventa l’unico
obiettivo raggiungibile per un attivismo che accetta l’immutabilità del sistema. Equivale un po’ ad ammettere
che, non potendo cambiare il mondo o alterare il funzionamento delle sue forze motrici, tutti gli sforzi
debbano orientarsi verso una definizione della realtà sociale capace di escludere le tensioni discriminatorie. 

L’orizzonte della lotta si realizza quindi nello spazio dell’iniziativa personale, della “controcondotta”, della
scelta etica. I temi che attraggono il bisogno di contestazione finiscono per privatizzarsi, scivolando
all’interno della vita quotidiana, perdendo la loro proiezione sulla collettività. E proprio per sviluppare
un’indagine su questo versante, diventa cruciale il fenomeno descritto in apertura di questo articolo, ovvero
la salvaguardia dell’equilibrio psicologico di fronte a uno scenario politico-economico che appare statico,
impossibile da scalfire. A contare non è il funzionamento della società, ma la reazione emotiva dell’individuo
alle sue fatali storture. Si affronta l’atrocità dell'esistente con un pacifico senso di rassegnazione (“there is no
alternative”), veicolando le energie verso l’affinamento delle tecniche di controllo del sé, o verso una
salvezza individuale che passa attraverso scelte virtuose. A trarne beneficio è “l’industria terapeutica” (così la
definisce Cangiano), che è chiamata a ricreare condizioni di benessere per singole persone. Nell’intimità si
trova l’unica possibile compensazione per il fallimento della collettività. 

Un esempio illuminante delle contraddizioni generate da queste piegature strategiche proviene proprio
dall’università, che è fra i campi di indagine meglio conosciuti dall’autore di Guerre culturali e neoliberismo.
Non serve rivolgere lo sguardo verso il contesto nordamericano, visto che anche nel vecchio continente le
istituzioni accademiche stanno fronteggiando problemi strutturali enormi. In moltissimi atenei italiani – ad
esempio – mancano alloggi, aule, spazi condivisi, biblioteche, mense, trasporti pubblici efficienti (soprattutto
nelle realtà periferiche). La didattica e la valutazione si configurano, in molti casi, come ratifiche delle
differenze sociali preesistenti. L’esercizio del diritto allo studio è pesantemente condizionato dalle differenze
economiche. Ciò nonostante, il dibattito pubblico tende a mettere in secondo piano le condizioni materiali in
cui si muove il corpo studentesco, concentrando l’attenzione sulle vite dei singoli e sulla loro instabilità
psicologica, spesso additata come causa unica di scelte tragiche o irreparabili (abbandoni, fughe, suicidi).  



Cosa dobbiamo aspettarci quindi dalle guerre culturali? Si può concepire l’idea di rinnegarle? O di
etichettarle come controproducenti? Mimmo Cangiano non è di questo avviso. La via di uscita si trova
nell’adozione di un punto di vista nuovo, o nella scelta di una strada non percorsa negli ultimi decenni. La
priorità è osservare il sistema nella sua interezza, comprendendo come “le condizioni di vita, le modalità
dell’oppressione” e i relativi “sintomi culturali e ideologici” siano connessi al “funzionamento materiale del
sistema produttivo”. Accettando questi presupposti, la wokeness – che si riferisce, è utile ricordarlo, allo
“stare all’erta”, al “non abbassare la guardia” – può convogliare le sue energie verso un progetto unitario di
cambiamento. Può disinnescare il “meccanismo competitivo” che indebolisce le “identità subalterne”,
impegnandole nella ricerca di traguardi parziali o particolaristici. Può connettere su un unico piano di azione
le “soggettività sociali” che hanno operato finora in una funzione “solo in apparenza laterale”. Può ricordare
a quelle stesse “soggettività sociali” che il vero “risveglio” passa attraverso una battaglia comune per porre
fine alle dinamiche dello sfruttamento.  

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





