DOPPIOZERO

Ernst Bloch: polifonia della Storia

Alessandro De Rosa
19 Marzo 2024

E leggenda duraa morire, e per questo motivo quantomeno degna di esser raccontata, che dinanzi alla oramai
sopraggiunta decisione del Concilio di Trento (1545 — 1563) di abolire la polifonia nelle composi zioni
liturgiche, Giovanni Pierluigi da Palestrina— atutti poi noto semplicemente con il nome del proprio luogo
natio — decise di comporre la sua messa piu celebre ed importante, la Missa Papae Marcelli, per “salvare la
musica polifonica’.

Questa “salvezza’, naturalmente, non avvenne in questi termini e non ebbe in Palestrina, eventual mente,

I” unico rappresentante. E pur vero, tuttavia, che nei racconti tramandati una qualche dimensione fantastica
aderisce a ben saldo terreno della storia, restituendoci un quadro piu articolato ed arioso delle vicende
narrate; quellain esame non fa eccezione. Quand anche il Concilio di Trento poté ipotizzare un ritorno
liturgico allamonodia del canto gregoriano, la storia della musica occidental e con Palestrinaintraprese una
viasenz' atro divergente da questo smunto desideratum. Cio che piul ci preme sottolineare € che Palestrina
riusci atenere insieme come nessun altro la contemporanea volonta dell’ alto clero romano di semplificare le
forme polifoniche della composizione — al fine di rendere maggiormente comprensibile ai fedeli il testo
cantato — e la straordinaria esigenza di ricchezza armonica e melodica che viavia s sarebbe sempre piu
affermatain seguito. In altri compositori coevi la complessita di tale compito non assurge adiaettica, in lui
questo sottile e precario equilibrio diviene aureo.

Questo medesimo equilibrio € davvero la cifrastilisticadi Palestrina: il sapiente contrappunto nelle sue
composizioni pitl note non € mai esasperato, mai portato all’ eccesso; le diverse voci, su linee melodiche
diverse, sembrano unirsi in unaequilibrata linearita, pur non rinunciando ad intrecciarsi come verso

I” ascensione dei pit ad un uno, dei molti a Dio.

Voci diverse che si tengono insieme, tempi che si intrecciano pur restando plurali.

E proprio partendo da questa suggestione musicol ogica e tenendo sempre amente il rapporto inscindibile che
il filosofo tedesco Ernst Bloch intrattenne con tale arte — rapporto manifestato per altro da numerose
monografie che hanno esplorato tale connessione — che si puo provare aleggere un suo importante testo,
tratto da una conferenza del 1955 che egli tenne all’ Accademia delle scienze della DDR e che da poco € stato
ripubblicato meritoriamente con nuova traduzione italiana col titolo Differenziazioni sul concetto di
progresso (traduzione e curatela di Vittorio Morfino, introduzione di Mauro Farnesi Camellone, PGreco,
Milano, 2023).

In esso, Bloch vuole anzitutto fare i conti con un concetto, quello di “progresso”, che oramai ha perduto
gualsiasi reale accezione emancipatoria, divenendo vessillo ideologico di una concezione della storia che
legge la successione degli eventi come necessariamente progressiva (e qui € esplicitalacriticaalla
socialdemocrazia tedesca, simile aquella svoltanelle Tesi di Benjamin), ma anche, strumento ideologico e
“adattivo” in mano alle piu bieche forze della reazione.

Ecco, Bloch vuole salvare il concetto di progresso, ma andando in tutt’ altra direzione. Il problema epocale €,
alora, provare a pensare davvero ad unafilosofia della storia che non getti il bambino con I’ acqua sporca,
che riesca cioe davvero a continuare a pensare il progresso e tuttavia pensare di renderlo realmente strumento


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ernst-bloch-polifonia-della-storia
https://test.doppiozero.com/alessandro-de-rosa

nelle mani degli oppressi.

Per far cio — e Bloch e acutissimo nell’ evidenziare tale questione — serve che lafilosofia della storia s doti di
nuovi e radicalmente differenti concetti di spazio e di tempo, e questa costruzione diviene lavera e propria
pars costruens del saggio.

Partiamo dallo spazio: non deve piu essere a servizio di unafilosofiadella storia“ciclica’ che hadiviso
I"intero globo in “civiltd’” ognuna scissa e non comunicante con |’ altra (il riferimento polemico esplicito piu
importante &, naturalmente, Oswald Spengler); lo spazio, scrive Bloch, deve dawero “accogliereil vasto
materiale storico dellaterra’ (pag. 46). In atri termini, s tratta di immaginare quella che Bloch stesso
definisce in queste densissime pagine qual e topografia polifonica, ovvero uno spazio che, in termini non
eurocentrici, accolgain sé I’ intera dinamica dell’ accadere umano, e con le culture da sempre
marginalizzate /o trattate in relazione a solo sapere europeo.

Ma ad uno spazio storico finalmente allargato non puo corrispondere il tempo omogeneo e vuoto dellafisica
classica; il multiversum blochiano non pud davvero sorgere senza un ripensamento radicale del concetto
stesso di tempo. Ed € qui che, anostro avviso, si concentra |’ aspetto piu acuto e affascinante delle
Differenziazioni.

Il tempo storico, scrive Bloch, deve ricavare dalle pit moderne ricerche dellafisica— sono citati nel testo sia
Riemann che Einstein — I’ idea che non esista un punto di riferimento attorno a quale interpretare le varie
vicende umane; & necessario, OVVero, iniziare a pensare intersecazioni plurimein cui il tempo stesso, quale
unico “contenitore” della storia umana (main fondo, solo e sempre europea), sia concetto parziale ed
erroneo. |l tempo deve divenire elastico, poroso, curvo, pluridimensionale, specifico per ogni luogo. Esso
deve “relativizzars”, potremmo dire, per inglobare altri tempi tenuti fuori storicamente dallo sguardo
unilaterale della cultura europea; larelativita del tempo diviene, quindi, il principale strumento per dare
nuova linfa allafilosofia della storia marxista, che non possiede piu un vettore unico ed un soggetto di classe
eletto — il proletariato — maun multiversumin cui si producono soggettivita plurali per emancipazioni
plurime e differenziate.

Questi vari tempi storici — oggettivi prima ancora che soggettivi (il punto di riferimento non é cioeil “tempo
interiore” di Bergson, e Bloch |o sottolinea piu volte) — devono tutti tenersi insieme in un unico intreccio, ma
senzala preminenzadi uno sull’ altro; come infatti sostiene Farnest Camellone nel saggio introduttivo al
testo, Bloch rispetto ad Eredita di questo tempo (1935) non vuole riportare I’ anacronismo all’ interno di una
politica ultra-contemporanea del proletariato, non vuole cioe utilizzare questi differenti tempi storici a fine
di renderli affini e definitivamente arruolati a pit importante tempo storico dellarivoluzione, perché tutti
guesti posseggono in loro stessi una propria legittimita. Bisogna definitivamente abbandonare, lo scrivein
modo limpido Morfino nel suo Sul non contemporaneo. Marx, Bloch, Althusser (in: Tempora multa. 11
governo del tempo, Mimesis, Milano, 2013), “I’idea di un tempo fondamentale misuradegli altri, afavore di
un multiversumtemporale” (pag. 150).



TEMPORA MULTA

IL GOVERNO DEL TEMPO

LUCA BASSO

STEFANO BRACALETTI
MAURO FARNES! CAMELLONE |
FABIO FROSINI i
AUGUSTO ILLUMINAT .
NICOLA MARCUCCI
VITTOEIO MORFINO
LUCA PINZOLO
PETERIVTHOMAS . i ' = o
massiiao o £ o A @ Y W Y,




Qui i tempi s intrecciano, come detto, senza che nessuno di garantisca il modello principale e definitivo
del decorso storico, come voci indipendenti che proprio dalla propria indipendenza possono generare una
polifonia.

E qui, all’ altezza di queste formulazioni, emerge la questione che fin dall’ inizio abbiamo cercato
surrettiziamente di sollevare, e di cui Bloch era ben consapevole: il problema, ovvero, di tenereinsieme
queste molteplici voci nello spazio/tempo, il problema dell’ Uno. Come possono infatti legarsi queste pluralita
gpaziai e temporali in un medesimo disegno emancipatorio? Se esistono, come abbiamo visto, differenti
progressi, quale ladirezione di questi?

Questameta, che €1’ unico punto del tempo che puo esser davvero posto, Bloch la denomina humanum, €, in
rigorosa conseguenza di cio che ha esposto, questo concetto non pud avere gia un contenuto definito e
manifesto; esso pud al massimo essere anticipabile, immaginabile, manon si pud davvero descrivere, perché
vorrebbe dire averlo giaraggiunto. Ed € qui che questa peculiare polifonia della storia deve raggiungere un
accordo, nel quale le piu disparate voci devono cantare come al suono di una. Laverticale delle note basse e
I’ orizzontale di quelle alte sl scoprono da sempre intrecciate, in un contenuto unico. Le diverse voci,
apparentemente slegate, hanno generato un tutto armonico.

Tuttavia questo concetto unitario di “umanita’, con il quale si chiude I'intero saggio, rischia, proprio nella
sua generalita, di divenire paradossalmente strumento inservibile, meta indefinitamente procrastinabile. Se
non bisogna necessariamente condividere lamassimadi Proudhon —*“chi parladi umanita vuol trarvi in
inganno” — é tuttavia evidente quanto questo concetto sia lasciato ad un’ apertura cosi tanto ariosa e lucente
darischiare di perdersi nell’ oscurita delle molteplici e frammentarie esperienze storiche. |l rischio — ma solo
di rischio si puo parlare data la natura concisa del testo — e che I’ humanum quale fine della polifonia della
storiariducal’ esperimento blochiano ad un ritorno ad una monodia della storia, a canto a solo dell’ intera
umanita quale “regno dellaliberta” inautenticamente raggiunto, nonostante per Bloch I’ Uno si possa
realizzare compiutamente solo e soltanto, come sottolinea ancora Farnesi Camellone nell’ Introduzione, “sul
terreno di un ordine rivoluzionato rispetto allaformazione sociale capitalistica’ (pag. 22).

Vediamo col filosofo tedesco, potremmo dire avvicinandoci alla conclusione, come una sortadi porta
socchiusa, destinata ad aprirsi, della quale intravediamo soltanto laluce che entradal fuori. La verameta
dell’ Uno che contienei molti —e non lafalsa ed esiziale unita delle varie culture tutte sussunte sotto 1o
stendardo del capitale — e davvero alora utopia, come ci ricorda un testo del giovane Benjamin (Paul
Scheerbart: Lesabéndio): “di cio che é piu grande — dell’ adempimento dell’ utopia —non si puo parlare—ma
solo testimoniare”. Bloch ha allora davvero preso sul serio queste parole. E con lui, la sua polifonia della
storia.

Orbene, quellaleggenda da cui siamo partiti forse assumera ora finalmente un senso compiuto: quella
polifonia composta di Palestrina, nellaquale I’ equilibrio tiene insieme il contrappunto delle varie voci, s
avvicinaal’ unita cosi come lafilosofia della storiadi Bloch tenta di tenere insieme il molteplice nell’ Uno
quale fine ultimo dell’ umanita. Un uno in cui le differenze non sono spazzate via, malevate, unamusicain
cui le varie voci sembrano una e una sola, mentre si ascende a Dio.

A Bloch era ben nota, d’ atronde — da profondo conoscitore della musica occidentale — lafiguradi Palestrina.
Nel suo Spirito dell’ utopia (nella seconda edizione del 1923) egli, nellalunga e densa sezione denominata
Filosofia della musica, cita proprio Palestrina quale esempio fulgido dell’ unione sapiente — raggiunta
storicamente prima di lui —tra stile melodico italiano e contrappunto fiammingo. E assai interessante che
Bloch, parlando di Palestrina, sottolinei maggiormente proprio questa tendenza al’ unita presente nella
musica del compositore cinquecentesco; Bloch ci consiglia, ciog, di “ascoltare I’ accordo”, nel quale emerge
la“naturaraffaellita’ di Palestrina: equilibrio compositivo, lontano dai virtuosismi e forse, restando nella
metafora figurativa, dalle corrosive raffigurazioni di un Viviano Codazzi e di un’intera epoca successiva.

Vogliamo davvero aloraaccogliere I'intuizione del filosofo tedesco, e prenderla sul serio fino in fondo
proprio nel provare agiocarci: se Palestrina & un raffaellita, Bloch — e con lui |a sua affascinante ed articolata



filosofiadella storia— & un palestriniano. L’ unita come meta, solo a partire dalle differenze. Provando a
salvare, stavolta, quel sacro che ein noi e che rischia sempre piu di andar perduto.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




ERNST

BLOCH

DIFFERENZIAZIONI SUL
CONCETTO DI PROGRESSO

A cura di Vittorio Morfino
Introduzione di Mauro Farnesi Camellone




