DOPPIOZERO

L'arte di domandare edi ascoltare

Ugo Morélli
21 Marzo 2024

Cominciamo da un paradosso. A una prima impressione sembrerebbe che noi umani dobbiamo impegnarci
per farci delle domande. In realta se ci ascoltiamo con un po’ di attenzione non e difficile scoprire che é vero
il contrario. Passiamo tuttala nostra vita a farci domande e se proviamo, anche con un grande sforzo, a
interrompere la nostra disposizione a interrogarci su noi stessi e sul mondo, scopriamo che € impossibile. I
nostro linguaggio interiore, per noi che slamo |’ animale che si parla, € un flusso continuo. Wittgenstein, nelle
Osservazioni sulla filosofia della psicologia [Adelphi, Milano 2016], scrive: “All’uomo e dato di discorrere
con sé stesso in compl eta solitudine; in una rassegna che é di gran lunga piu perfetta di quelladi un eremita’.
Del resto, come e noto, fare e farsi domande € una costante e insistente attivita delle bambine e dei bambini,
che per questo sono spontaneamente e naturalmente filosofi. Non |o devono diventare. Semmai dovremmo
chiederci cosa fanno la socializzazione e I’ educazione, cosi come sono prevalentemente impostate, per
limitare e spesso mortificare quella disposizione. Siale bambine e i bambini che noi adulti siamo mossi dalle
nostre aree emozionali dellaricerca e della curiosita, che fanno di noi gli esseri che si fanno domande e che
domandano. Quelle aree emozionali sono immediate, pre-linguistiche e pre-volontarie.

Cio vuol dire che non possiamo fare ameno di esprimerle nella nostra esperienza. Possiamo perfezionarle
grazie all’ educazione e ampliarle in modo da estendere il nostro stesso mondo, sia quello interno che quello
esterno. Sempre piu abbiamo della nostra attivita inconscia la consapevol ezza che abbia a che fare col nostro
parlarci interrogandoci su noi stessi; col nostro pensarci, mentre agiamo e pensiamo interagendo con gli altri.
La stessa interazione per risultare produttiva ha bisogno della funzione solitaria e individuae cheil cervello
linguistico umano eil nostro linguaggio interiore ci mettono a disposizione e che usiamo per aimeno la meta
del nostro tempo di vita cognitiva[Cfr. A Pennisi, L’ ottava solitudine. Il cervello eil lato oscuro del
linguaggio, Il Mulino, Bologna 2024]. Quel lato opaco e |’ altra faccia della nostra continua espl orazione
manifesta del mondo. Cosi come, per dirlaconi Pink Floyd, The dark side of the Moon € la condizione stessa
di esistenzadellaLuna. Siaal cospetto di noi stessi che nelle relazioni con gli altri, noi siamo gli esseri che s
fanno domande e, contingentemente, siamo gli esseri che ascoltano. Stanno probabilmente in queste nostre
distinzioni specie specifiche le bas naturali e neurofenomenologiche dellafilosofia.

Se esiste una disposizione naturale a cercare, allacuriosita e afarsi e fare domande, deve esserci una
corrispondente disposizione ad ascoltare. Lafilosofa Maria Zambrano ricorda che I’ ascolto di Apollo nel
tempio di Delfi pareva situare |’ orecchio divino a centro del mondo, e quindi |" udito, che del sensi, dice
Zambrano, € quello che si usae s esercita con maggiore intermittenza: “nel dare ascolto si prestal’ attenzione
piu penetrante e profonda, I’ attenzione decisa che I’ esercizio dellavista non richiede” [L’uomo e il divino,
Morcelliana, Brescia 2022; p. 307]. Sarebbe troppo ardito concepire |’ udito come |’ asse portante dell’ essere
umano? In un trattato attribuito al leggendario Ermete Trismegisto si afferma che colui che ascolta deve
avere un udito piu acuto dellavoce di chi sta parlando.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/larte-di-domandare-e-di-ascoltare
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli

MARIAZAMBRANO

OPERE

L'UOMO/
E IL DIVINO

Moaorcelhiana




Lamusica, probabilmente, € unadelle principali esperienze per favorire I’incontro di ognuno con sé stesso.
Dai misteri di Eleusi in onore di Demetra, la dea materna dellaterra, generatrice dei raccolti e cantatrice del
grano, o da altre forme di riti officiati segretamente, derival’ aggettivo mystikds, che designal’ ambito del
silenzio e della segretezza, votato ad accogliereil frutto di unadomanda, di unaricerca che noi rivolgiamo a
noi stessi e al mondo. Fare domande € un’ arte sottile. Praticandola accediamo a dimensioni del mondo e di
noi stessi per le quali non abbiamo giale risposte. Possiamo scoprire convinzioni, punti di vista, aspettative,
opportunita.

Se I’ educazione € una conversazione infinita, & perché e fatta di domande e di disposizione all’ ascolto e non
certo di risposte gia pronte: e larisposta che uccide la domanda, ha sostenuto il grande psicoanalista Wilfred
R. Bion. Al centro dellafilosofia c’ e |'essere stesso che si interroga senza ulteriori determinazioni e nella
propria storia evolutiva, fino a nostro presente. E soprattutto, oggi, con I'avvento dell'Antropocene el
riconoscimento dell'essere umano come "forza naturale" che la filosofia puo riscoprire appieno la propria
funzione, realizzando la propria capacita di prendere la giusta distanza da ogni forma stabile di sapere. Mai
come oggi il potenziale rivoluzionario e ri-creativo dellafilosofia puo essere volto ala determinazione di un
nuovo possibile orientamento [E. C. Corriero, La filosofia come orientamento. Un nuovo senso da assegnare
allaterra, Einaudi, Torino 2024]. Nel momento in cui protagonista della rivoluzionein corso € la natura
stessa che irrompe nelle nostre vite, dove del resto era sempre stata, essendo noi natura, cambiano
radicalmente e domande necessarie. La natura agisce mediante |a sua parte umana e noi scopriamo di essere
parte del tutto e determinati da quello che ci precede e contiene. Prendere coscienza della naturalita della
nostra azione e delle nostre relazioni vuol dire interrogarsi sulla nostra essenza e sul nostro divenire,
elaborando la ferita narcisistica della caduta dalla supposta centralita che era il fondamento del nostro
pensarci e del nostro pensare. Per queste ragioni, opportunamente, alcuni dei piu profondi filosofi del nostro
tempo, come Massimo Cacciari, Giorgio Agamben, Rocco Ronchi, si pongono la questione della “filosofia
prima’: dell’ essere filosofia prima ancora che fare filosofia.



Emilio Carlo Corriero

La filosofia come orientament
Un nuovo senso da assegnare alla terra



Essere e fare filosofia e vivere. Certo, ci sono tanti ambiti della nostra esperienzain cui procediamo
automaticamente, utilizzando solo |a hostra conoscenza tacita. Ma questo non vuol dire che negli ambiti
verso i quali nutriamo e coltiviamo degli interessi noi non siamo continuamente impegnati hon solo a cercare
di capire come agire ma anche adomandarci perché farlo. Scopriamo allora che esiste un rapporto diretto tra
le domande che ci facciamo eil livello e la profondita delle conoscenze di cui disponiamo. Non é difficile
scoprire che quel patrimonio di conoscenza e figlio proprio delle domande che nel tempo ci siamo fatti e ci
facciamo. Ogni volta che conosciamo qualcosa di nuovo in realta la stiamo riconoscendo mediante la
riflessione e innestando il nuovo sull’ esistente. Quella disposizione ainterrogarci, a dubitare dell’ esistente, a
riflettere e a perseguire verita e conoscenze € propriamente la filosofia. Non solo, mal’ interrogazione non
riguarda solo il mondo e gli altri intorno anoi, ma continuamente larivolgiamo anoi stessi. Primadi parlare
agli dtri ci parliamo e primadi pensare gli altri eil mondo ci pensiamo senza soluzione di continuita. Pare,
appunto, che lanostra particolare disposizione a pensarci sial’ attivita inconscia con tutte le sue articolazioni
e le sue dinamiche complesse, come abbiamo accennato prima.

Se ci chiediamo da dove proviene questa nostra disposizione, oggi abbiamo risposte parziali maimportanti
che provengono dallaricerca scientifica e in particolare dalle neuroscienze, dalla psicologia e dalle scienze
cognitive. Disponiamo di un comportamento simbolico che ci mette in grado di conoscere e comprendere
gualcosa anche in sua assenza, e di concepire quello che ancora non ¢’ e. Questo fa di noi quegli esseri che
non coincidono mai con sé stessi, coinvolti in unatensione costante che rinvia sempre oltre quello che gia
sappiamo, quello che gia abbiamo e, soprattutto, quello che gia siamo. Siamo certamente capaci di
comportamenti strumentali immediati e pratici, manon ci limitiamo mai a semplice fare. Silamo sempre
impegnati piu 0 meno intensamente a pensareil fare. Utilizziamo costantemente quello che abbiamo gia
fatto, ad esempio gli artefatti tecnici, per concepire e realizzare altri artefatti succedanei ai precedenti e
possibilmente migliori. Certo, quegli artefatti possono essere finalizzati ad obiettivi di emancipazione, di
cooperazione e di crescita reciproca, maanche ad obiettivi di natura distruttiva. In entrambi i casi stiamo
mostrando a noi stessi una nostra distinzione specie specifica che rende impossibile per noi esseri umani
smettere di pensare e cercare.

Il cervello umano non trova mai riposo e, pur esprimendosi in saperi e artefatti determinati, in ogni prassi,
compresa quelladel pensare, noi non possiamo non modificare noi stessi mentre trasformiamo gli oggetti del
Nostro stesso pensiero e delle nostre stesse azioni.

Allabase di queste nostre caratteristiche distintive ¢’ € una particolarita che forse piu di atre rende conto di
una possibile risposta alla domanda: a cosa serve lafilosofia. Quella particolaritariguardal’ esercizio del
dubbio.

Ho avuto un importante e fondamental e insegnante col quale ho potuto imparare la metodologia dellaricerca
scientifica, Giovanni Pellicciari. In ognuno degli uffici in cui abbiamo lavorato insieme si portava con sé un
piccolo quadretto contenente un foglio sul quale aveva scritto amano: “esercitail dubbio e stai a vedere cosa
ti offreil caso”.

Lafilosofia serve ainterrogarsi sull’ esistente e sul senso e il significato delle nostre scelte e delle nostre
azioni.

In primo luogo, serve ainterrogarci su noi stessi e sullameravigliadel nostro corpo. Perché e dal corpo che
scaturisce la nostra capacita di conoscere e di pensare. Continuiamo infatti ainterrogarci su quellache forse é
la domanda delle domande: come fa un pugno di materiagrigia, il nostro cervello, a produrre pensieri?

Allo stesso tempo, in quanto esseri relazionali, slamo costantemente impegnati ainterrogarci sull’ atro, sulle
sue differenze, sulle sue affinita con noi e sul complesso gioco dell’ approssimazione, che puo dar vitaa
forme cooperative o aforme distruttive. E ancora una volta ci interrogheremo su come accada che prevalgala
cooperazione o ladistruzione. Per avere scienza di qualsiasi cosa occorre stabilire la sua differenza. Per
quanto possiamo essere presi dall’indifferenza e quindi da una sospensione eccessiva dellarisonanza



relazional e ed affettiva con gli atri, una domanda prima o poi verra e portera con s€il dubbio, magari
tardivo, non solo su quello che pensiamo degli atri e del mondo, ma anche sulla percezione di noi stessi e
sulla nostra autostima. E ancora una volta sara stata la filosofia a permetterci di riflettere su noi stessi, sul
senso della nostra vita e sulle nostre azioni [mi permetto su questi temi di rinviare aU. Morelli, Indifferenza.
Crisi del legame sociale, nuove solitudini e possibilita creative, Castelvecchi, Roma 2023].

Nell’epocain cui la pervasivita della tecnica sembrerebbe risolvere e neutralizzare ogni bisogno di
interrogarsi, di dubitare e di pensare, scopriamo che siamo capaci di andare oltre ogni determinismo. Mentre
latecnica e deterministicaed el risultato delle nostre stesse azioni e invenzioni come essere tecnologici, la
nostra capacita di pensare e creare, componendo e ricomponendo in modi almeno in parte originale i repertori
esistenti del mondo, e irriducibile e non deterministica. In questo senso la filosofia diventa un modo di essere
piu che una sola praticaintellettuale e riguarda |’ esercizio della responsabilita che ognuno di noi ha prima di
tutto rispetto a sé stesso e all’ uso che fa della propria vita, e poi rispetto agli altri.

Puo accadere, e purtroppo accade, che I’ angoscia della certezza e il nostro atavico bisogno di sicurezza ci
consegnino al conformismo e rischino di ridurre le nostre relazioni e lanostra socialita, il nostro bisogno di
ricercarei significati e di esercitare il dubbio, ad unalogicadi branco o di massa, in cui la nostra capacita di
pensare sembra ottusa, mentre seguiamo un capo branco che ulula e con cui ci disponiamo tacitamente ad
ululare, adulandolo. L’ intervento del dubbio e di domande inedite ci soccorrerd, ancora una volta facendoci
accedere apossibili estensioni di noi e allabellezza di scoprirci eriscoprirci. Lafilosofia e come la bellezza:
unadomanda [U. Morelli, La bellezza e una domanda]. Fino a quando lafilosofia e la bellezza rimarranno
identificate con un canone esteriore, non riusciremo a sentirle agire in noi per quello che effettivamente
possono fare: estendere e aumentare le nostre possibilita, le nostre azioni e la concezione di noi stessi. La
bellezza e lafilosofia, quindi, sono una domanda infinita che puo generare |’ oltre. Sara, auspicabilmente,
ancora unavoltalafilosofia, a consentirci una domanda che apra uno spiraglio, unainedita finestra di
comprensibilita, su quello che stiamo facendo e su quello che sta accadendo. Quella domanda potra costare
molto anoi che ce lafacciamo, ma scopriremo che farsela e vivere, tutto il resto é vegetare.

Questa sera, giovedi 21 marzo alle ore 17.30, presso la Casa del Teatro Ragazzi e Giovani (Corso Galileo
Ferraris 266, Torino) CONVIVIO. Esperienze di crescita e conoscenza. Un ciclo di incontri su filosofia,
musica e mito. Il primo appuntamento con il saggista e psicologo italiano Ugo Morélli, sul tema della
Filosofia.

FONDAZIONE TRG di Torino: www.casateatroragazzi.it

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.doppiozero.com/la-bellezza-e-una-domanda
https://casateatroragazzi.it/convivio/
https://test.doppiozero.comwww.casateatroragazzi.it
http://www.casateatroragazzi.it/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




