
 

L’odio dei poveri 
Costantino Cossu
8 Aprile 2024

Povertà, ricchezza e lavoro sono dimensioni intrecciate. È lo statuto del lavoro all’interno dei rapporti di
produzione che definisce, al contempo, sia ciò che è povertà sia ciò che è ricchezza. Li definisce in termini di
potere. Povertà, quindi, non significa, assenza di reddito. Povertà significa impossibilità, determinata da una
specifica condizione di subordinazione, di realizzare tutte le potenzialità che a ogni soggetto sono
connaturate. È muovendo da questo punto di partenza, legato a una certa lettura del lascito marxiano, che
Roberto Ciccarelli traccia, in L’odio dei poveri (Ponte alle Grazie, 316 pagine, 18 euro), un quadro delle
politiche attraverso le quali il capitalismo neoliberale affronta la questione della povertà. 

FUORI DALLA LOGICA DELLA PRODUZIONE. 

D’altra parte, non è solo nell’analisi marxiana che la povertà è legata al lavoro. «Per ragioni opposte – scrive
Ciccarelli – liberali e socialisti hanno condiviso l’idea per cui la povertà è una condizione legata alla
produzione. I socialisti contrastavano la disumanizzazione di quelli che Marx chiamava i “poveri che
lavorano” e lottarono per evitare l’impoverimento del lavoratore salariato e produttivo; i liberali volevano
elevare il povero a un ideale della cittadinanza e rendere produttivo il suo lavoro. Il conflitto tra queste due
posizioni è giunto a una mediazione nello Stato sociale, dove l’integrazione dei poveri nella società avviene
attraverso il lavoro e dipende dal mercato. Questa idea è stata integrata con il disciplinamento sociale che
sanziona i comportamenti irregolari e premia quelli virtuosi».

Per andare oltre questa impostazione Ciccarelli richiama il Marx dei Lineamenti fondamentali della critica
dell’economia politica: «La forza lavoro per un lato è la miseria assoluta come oggetto; per l’altro è la
possibilità generale della ricchezza come soggetto e come attività». Centrale diventa la nozione di forza
lavoro. Nei rapporti sociali di produzione che la vedono agire dialetticamente con il capitale, la forza lavoro
ha una dimensione duplice: oggettiva e soggettiva, miseria assoluta come oggetto e insieme possibilità
generale della ricchezza come soggetto e come attività. «Il problema della forza lavoro – specifica Ciccarelli
– è come attualizzare la sua potenza diversamente». È un richiamo esplicito alla centralità della soggettività
operaia affermata, nella storia del marxismo italiano, dalle correnti operaiste e post operaiste. Richiamo
netto: «Nel rapporto antitetico della produzione capitalistica va fatta una scelta che orienta il punto di vista
attraverso il quale osserviamo il problema della povertà. Viene prima la forza lavoro del capitale. Questa
priorità permette di definire politicamente la povertà perché individua un conflitto tra chi può e chi non può
in un unico campo: quello della potenza nello stesso mondo e nella stessa storia. In quanto facoltà la forza
lavoro non è intesa solo come proprietà dell’individuo che lavora, ma come una soggettività, risultato di una
prassi non limitabile a un rapporto di lavoro specifico perché coinvolge tutte le espressioni della
cooperazione tra umani e viventi».

La povertà non è soltanto una condizione di «miseria assoluta come oggetto» alla quale la forza lavoro è
costretta dentro i rapporti di produzione capitalistici, è anche, sempre, potenza: «La forza lavoro – scrive
Ciccarelli – è la facoltà che riapre la differenza nella continua duplicazione dell’antitesi con il capitale. […]
Tale differenza non è riconducibile a un fondamento, o a uno scopo, né può essere rinchiusa in una gabbia
d’acciaio. È l’infinito che si esprime nella storia ed è lo scarto che porta il divenire a rompere le identità
cristallizzate». Nel divenire storico si realizza «una dialettica tra la miseria assoluta e la ricchezza del

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lodio-dei-poveri
https://test.doppiozero.com/costantino-cossu


possibile in cui il lato negativo della povertà coesiste in maniera contraddittoria con quello affermativo di una
prassi che trasforma». Non c’è alcuna determinante storica, alcun rapporto di subordinazione, che possa
annullare del tutto la potenza della vita, «infinito che si esprime nella storia». La via dell’insubordinazione
resta sempre aperta.

AMARE IL MONDO

«La trasformazione di una povertà in una ricchezza – annota Ciccarelli – non è il risultato della creazione di
una totalità fusionale in una famiglia, nella classe, nello Stato o nella Nazione, ma della scissione da una
incapacità , individuale e collettiva, di fare qualcosa di nuovo e di ricco. Ci odiamo perché non riusciamo a
essere creativi per qualcuno o per qualcosa e restiamo all’interno delle identità costituite. La sedimentazione
dell’odio dipende dalla povertà delle alternative di inaugurare una nuova vita». Una visione all’interno della
quale la contraddizione centrale si sposta dal terreno strettamente produttivo per abbracciare tutti gli ambiti in
cui l’esistenza di rapporti che creano dislivelli di potere impedisce di «inaugurare una vita nuova». Il fuoco
dell’analisi e dell’azione politica si sposta alla vita intera, in una visione che toglie centralità non solo alla
fabbrica, ma anche all’umano. Il reale intero è coinvolto in un unico destino, unificato nella possibilità di
resistenza che «riapre la differenza» rispetto alla logica del dominio che segna i rapporti di produzione in
atto: «Rovesciare la rappresentazione della povertà, fuggendo dall’odio praticato e da quello subito, avere
coscienza della condizione del quinto stato, amare il mondo, significa prospettare un’altra idea di classe,
oggetto di molteplici oppressioni e soggetto di possibile resistenza, un “divenire corivoluzionario” tra
soggetti differenti. L’itinerario non è lineare né scontato. La leva del cambiamento resta, ieri come oggi,
l’esercizio della facoltà della forza lavoro dei suoi usi possibili». 



DIRITTO ALL’INSURREZIONE

Passo decisivo per liberare non solo la forza lavoro ma la vita tutta intera dal rapporto con il capitale è
scollegare il reddito individuale dal lavoro. «Nell’ordine sociale – argomenta Ciccarelli – la possibilità di
riconoscere alla forza lavoro un reddito sganciato dalla produzione del lavoro-merce, e connesso alla potenza
di creare tutti i valori del mondo, è l’equivalente del diritto all’insurrezione nell’ordine politico. Nel XIX
secolo tale diritto è stato esercitato da chi ha rivendicato il diritto al lavoro. Nel XX secolo si è manifestato
nella richiesta del salario come variabile indipendente dalla produzione. Nel XXI secolo l’idea
dell’insurrezione potrebbe essere esercitata attraverso un diritto al reddito di base incondizionato, perché
ciascuno ha il diritto a esistere e la sua forza lavoro è produttiva in ogni dimensione della vita al di là dei
rapporti di lavoro in cui è inserita». 

Dagli Usa all’Europa, oggi l’aspirazione a un diritto incondizionato all’esistenza si manifesta in maniera
latente e contraddittoria nella rivendicazione di redditi minimi e di sussidi contro la povertà a carico della
fiscalità generale. Ovvero, niente di ciò che sarebbe necessario per sovvertire gli equilibri di potere che,
producendo povertà, negano la vita. Eppure anche questo niente, nota Ciccarelli, è sufficiente a innescare
un’opposizione fortissima: «Basta un solo centesimo dai bilanci pubblici per attualizzare un timore che fa
tremare la città degli uomini: liberare il desiderio di sganciare il reddito dal lavoro, da quello che c’è e
soprattutto da quello che non c’è». Il vero obiettivo delle politiche del lavoro neoliberali non consiste nel
ridurre al minimo redditi di sostegno e sussidi. La strategia di contrasto al desiderio latente di liberare gli



individui dai vincoli dei rapporti di produzione è molto più raffinata e passa attraverso la pretesa di
condizionare sostegni e sussidi a che cosa? … al lavoro, vale a dire esattamente a ciò da cui gli individui
dovrebbero invece slacciarsi per essere liberi. A te che non hai lavoro o lo hai perso – è il discorso
neoliberale – io do un sussidio o un reddito di cittadinanza o un assegno di inclusione, ma tu in cambio
accetti di integrarti nel mercato del lavoro esattamente così com’è; e me lo dimostri, che accetti di stare
dentro l’ordine delle cose, con la tua buona condotta, cioè facendo tutto quello che io ti dico di fare perché tu
possa trovare un lavoro in un contesto di rapporti di potere che non va toccato, altrimenti io ti penalizzo,
prima riducendoti il sostegno e poi togliendotelo del tutto. Un ricatto che scambia libertà (possibilità di
andare oltre l’esistente) per sicurezza. Un ricatto che Ciccarelli definisce «scandalo». Uno scandalo che è la
«radice politica dell’odio dei poveri».

WORKFARE

Lo scandalo, argomenta Ciccarelli, si articola operativamente nella complessa struttura del Workfare, uno
Stato sociale conservatore orientato al lavoro. «Il Workfare è una cultura, una politica e un’istituzione. Va
interpretato come una specifica politica sociale che richiede ai beneficiari di lavorare e iscriversi
obbligatoriamente a un programma di formazione professionale; come la forma attuale dello Stato e dei suoi
rapporti con il capitale; come la leva politica con la quale influire e trasformare la morale dell’individuo sulla
base di un’idea tossica di emancipazione fondata sulla priorità del lavoro e su un malinteso benessere della
società». Una struttura complessa, il Workfare, in continuità con la storia del Welfare. Se infatti quest’ultimo
«ha garantito il compromesso tra i princìpi sociali e la discrezionalità degli interessi capitalistici, il Workfare
li ha spostati verso la promozione del mercato nella società». Essenziale, in entrambi, rimane la centralità del
lavoro. La messa al lavoro diventa il principale strumento per disciplinare ogni forma di contraddizione
rispetto all’ordine dato dei rapporti di produzione. «Le politiche di Workfare – scrive Ciccarelli – non
servono a eliminare la povertà , ma a governare la vita dei poveri attraverso la loro cooperazione forzata,
ottenuta tramite un regime del ricatto nella divisione sociale e razziale del lavoro e della disoccupazione». In
questo meccanismo le politiche sociali neoliberali non differiscono, sia che si tratti, per rimanere all’Italia,
del reddito di cittadinanza promosso dal secondo governo Conte sia che si tratti dell’assegno di inclusione
varato dall’esecutivo presieduto da Giorgia Meloni. La funzione disciplinatrice resta la stessa, intatta nel suo
orientamento non solo a mantenere equilibri di potere non negoziabili, ma anche e soprattutto a far
introiettare a livello generalizzato la legittimità di quegli equilibri.

PROBLEMA POLITICO

ll Workfare è, allora, un problema politico. Si tratta di andare oltre per creare un altro sistema di rapporti
sociali. «La critica del Workfare – arriva a concludere Ciccarelli – è parte di una politica generale il cui scopo
è garantire a ciascuno il diritto di esistenza indipendentemente dal lavoro. Tale diritto andrebbe collegato a
uno statuto dei diritti sociali che intesti a ciascuno sin dalla nascita beni, servizi e diritti fondamentali, come
una casa, un patrimonio, l’accesso al lavoro retribuito e ai servizi pubblici indipendentemente dall’impiego. Il
diritto di esistenza non può prescindere inoltre da una drastica diminuzione del lavoro necessario e del suo
orario; da un ripensamento dell’istruzione e della ricerca unendo lo sviluppo della capacità intellettuali e
manuali; dalla promozione dell’autonomia delle facoltà individuali e collettive; da una riforma universalistica
dello Stato finanziata dalla tassazione, nazionale e sovranazionale, dei patrimoni e dei profitti realizzati dalle
industrie inquinanti e dalle multinazionali tecnologiche». La logica autoritaria e repressiva del Workfare
andrebbe rovesciata «con gli strumenti dell’educazione alla potenza comune degli oppressi, quella che
incoraggia l’affermazione di virtù civili ispirate all’indipendenza e alla cooperazione», secondo una linea di
riscoperta del pensiero della liberazione tesa a rovesciare il Workfare nella direzione di un «Commonfare
delle libertà uguali e delle proprietà comuni». Una critica radicale della cittadinanza orientata a rompere il
ciclo neoliberale e a invertire il suo senso politico.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





