DOPPIOZERO

Francois Dagognet, sismologo e materiologo

Mario Porro
24 Aprile 2024

Il 24 aprile 1924, da una famiglia poverissima, nasceva a Langres Francois Dagognet. Costretto alavorare da
ragazzo per mantenersi agli studi, halafortuna d’incontrare Gaston Bachelard, che vive poco lontano, a Bar
sur Aube, nel territori della Champagne. Grazie alui, senza aver fatto il Liceo, superail baccalaureato a
Digione e s'iscrive aFilosofia alla Sorbonne nel 1946, dove diventa agrégé con unates dedicata a Spinoza.
All’insegnamento dellafilosofia, primanei Licei e poi al’ Universita, Dagognet associa lo studio della
medicina a Strasburgo, dove si laureanel 1958; qui incontrail suo secondo maestro, Georges Canguilhem
(gli dedichera Georges Canguilhem, philosophe de la vie, 1997), a cui deve la convinzione che lafilosofia
abbia bisogno di una materia estranea cui applicarsi, al fine di ritrovare “la pienezza del reale”. Introducendo
Il normale eil patologico, lasuates di laureadel ’43 (Einaudi, 1998), Canguilhem osservava che “la
filosofia € unariflessione per la quale ogni materia estranea € buona, anzi potremmo dire: per la quale ogni
buona materia deve essere estranea’.

In uno dei suoi primi scritti, La raison et les remedes (1964), Dagognet indaga |’ evoluzione della
farmacologia a partire da quella“ materia’ equivoca e contraddittoria che e il rimedio, tossico e benefico,
fonte di pericolo e di soccorso. In questo campo di credenze mitologiche e di fallacie “miracolose’, dove
I effetto sulla psiche individuale non si cancella, laragione si € messa alaprova, si € istruita attraverso
erramenti e fantasiose deviazioni. Dagognet ricorda che non € possibile giungere all’ oggettivita curativa o
definire rigorosamente I’ essere della guarigione; non possiamo espellere dal farmaco le sue frange
d’indeterminazione, eliminare del tutto le ombre delle contingenze. 11 potere del rimedio sulle sofferenze
ignora la necessita assol uta, la previsione non puo spingersi fino alla completa certezza. Larazionalita della
terapia é progressiva— esempio eminente del tortuoso procedere della scienza—, anche quando i rimedi s
trasformano, con la pratica sperimentale e I’ avvento della chimica, da oggetti di naturain costruzioni
tecniche e culturali.

Dagognet prosegue i suoi studi, primain criminologia, poi in neuropsichiatria e in chimica; studi che sono
altrettante occasioni di sviluppare delle pratiche, di riflettere sui nessi frail sapere eil potere d intervento —
unalezione appresa nell’ attivita terapeutica nelle prigioni di Lione. Prendendo le distanze dalla tradizione
spiritualista e coscienzialista dominante in Francia, Dagognet affidaallafilosofiail compito di mettersi

all’ ascolto delle cose del mondo, di quel che vive a di fuori della mente e continuamente la stimola e
feconda. E uno dei lasciti dell’ epistemologia del suo mentore Bachelard, “restituire alla ragione umanala sua
funzione di turbolenza e di aggressivita’. La natura del pensare scientifico e una natura constructa,
ricostruita attraverso 1o schematismo della matematica e le procedure sperimentali della”fenomenotecnica’.
“Non amo granché lanatura’, ha scritto Dagognet e tutta la sua operaimponente — a cui ha posto termine la
morte nel 2015 — ricorda che la sovrabbondanza confusa e indistinta della naturalita viene continuamente
“corretta’ eriordinata dallo sviluppo del saperi. L’ oggetto scientifico e astratto-concreto, € I’idea a costituire
I’ esperienza, aiscriversi nellareata e produrre degli esseri: nelladinamicafallibile del conoscere, alla
vaghezza inafferrabile delle impressioni si sostituisce |a verita approssimata delle applicazioni dellateoria
adlaredta E lascienzaaistruire laragione: obbligail pensiero arinnovarsi, mantenendolo in stato
d’inquietudine.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/francois-dagognet-sismologo-e-materiologo
https://test.doppiozero.com/mario-porro

frangois dagognet

« jean-claude beaune =
« gérard chazal « robert damien =
« daniel parrochia «

philosophie

du travail

encre marine

Per lafilosofia, “mestiere degli occhi”, che prende pigramente coscienza di quel che appare al soggetto, per il
Sartre dello spettacol o fenomenico che tiene a distanzala materia e volge le spalle a progredire delle
tecniche, il mondo e non-io e oscuritairrazionale. Dagognet si rivolge invece alla scuola della scienza, al suo
lavoro costante di ricominciamento, di riorganizzazione di idee antiche grazie allo scontro con laresistenza
del mondo. La scienzavive di tensioni, il suo dinamismo incessante vuole I’ applicazione ericorre—in
contrasto con il dualismo fra pensiero eréverie che eradi Bachelard (si veda Gaston Bachelard: sa vie, son
cavre, 1965) — all’immaginazione, perché imaginari non e solo agere, e un fare che anticipal’ intervento
sullamaterialavorata. Nell’ operadi Dagognet il lavoro costituisce il valore primordiale, fa uscire la materia
dalasuainerziaper piegarlaa desiderio umano, come ribadisce la premessa a volume collettaneo
Philosophie du travail (2013). E quando il lavoro entrain crisi trovano spazio le forze piu ostili alla materia:
guell’ entita paradossale che e il denaro (L'argent: philosophie déroutante de la monnaie, 2011) si trasforma
in un solvente universale, dimentica la sua origine metallica per trasformarsi in segno immateriale capace di
corrodere ogni cosa e ogni relazione (come lafiducia), fino afarsi strumento di speculazione (dove il
significato finanziario non fa che replicare quello di un pensiero che si contorce su se stesso). L’ ateo cristiano



Dagognet — cosi si definiva—, alungo collaboratore del quotidiano “Libération”, pur tenendosi lontano dal
novero dei filosofi engagés, ha sempre espresso con chiarezza le sue convinzioni politiche: di unasinistra
estrema e “dalla parte del popolo, che vede lamiseria e le ingiustizie prodotte dal capitalismo liberista’.

“Lafilosofiatende ad abbandonare e cose stesse, |e povere cose. L’ egologiala spinge a non conoscere o non
riconoscere altro che la soggettivita’, ha scritto Dagognet in forte sintonia con la condanna
dell’“acosmismo”, dell’ oblio del mondo, che Michel Serres ha pronunciato verso il pensiero della modernita.
Per cogliere laricchezza celata nel concreto delle cose, occorrerivolgersi al lavoro dellaragione che entra
nelle pieghe del reale e ne scopre il tessuto, latexture: € soprattutto grazie ai gesti efficaci delle pratiche
sperimentali che larealta materiale viene colta nella pienezza della sua varieta e delle sue sfumature. Ai
filosofi dediti ainseguirei palpiti dell’ Esprit, al voyeurismo della coscienza contemplativa, Dagognet
contrappone, nell’ intento di dare espressione a progetto smarrito di Husserl — “tornare alle cose stesse” —,
I"interesse per le materie; non lamateriain sg, il fondamento ontologico da opporre alle speculazioni
idealiste, malamaterialita delle superfici, delle forme e degli oggetti, naturai e artificiali. Amava definirsi un
“materiologo”, non un materialista: la materialita non e riducibile a passivita ed estensione, non € mero
supporto o statica sostanza, € pienadi risorse e di possibilita, € percorsa daforze che dispiegano su di essa
delle forme, attraverso processi compless e sottili.

Con scarso rispetto verso lafilosofia accademica, Dagognet ha inseguito I’ avventura dellafilosofia nel luoghi
in cui non ci aspetteremmo d’incontrarla: fra* oggetti epistemologici insoliti” che sono altrettante occasioni

di spaesamento, visite guidate in territori disertati, lapelle e laresina, artefatti industriali e materiali pittorici,
lapolvere dei marciapiedi e le centrali idroelettriche, le pellicole fotografiche ei virus. | filosofi hanno
pensato il mondo sull’immagine dei solidi, diceva Bergson, raramente si sono rivolti ai liquidi, quasi mai
hanno prestato attenzione agli stati mesomorfi, a fango, all’ argilla, alla pasta (se non nella nausea sartriana o
nell’immaginario bachelardiano). Nei misti, nelle scorie e nei detriti stanno le tracce delle forze che hanno
sconvolto lamateria; sono un archivio in cui é racchiusa, per chi saleggerla, la storia del mondo, osserva
il Dagognet di Des détritus, des déchets, de I’ abject: une philosophie écologique (1998). La scienzaritrovain
questi non-oggetti molta pit informazione di quanta ne diano gli enti dotati di una ferma configurazione.
Rématerialiser (1989) non esita a celebrare e mescolanze piu povere e neglette: un recupero del rimosso in
cui lascienza s ritrovaal fianco dell’ arte che restituisce la grana e la morfologia irregolare delle superfici
(come nell’informale di Dubuffet), o accoglie, con Vasarely e Vialat, i neo-materiali plastici artificialmente
prodotti dall’industria chimica (Pour |’ art d’ aujourd’ hui, 1992).



In quellanuovadisciplinaacui hadato il nome di “objetologie’, Dagognet promuove un intrico di percorsi
inusuali, quasi arinnovare le “scienze diagonali” acui si dedicava un altro “filosofo naturale” come Roger
Caillois. “1I piu piccolo ciottolo e di unaricchezza di dati infinita’: nellavolonta di restituire dignita alle
secrezioni, aquello che emerge e sl rende visibile sulla“pelle del mondo” — la cresta dell’ onda o la peluria
del frutti —, Dagognet richiama la nostra attenzione sugli affioramenti, le fratture, le rughe, su tutte le tracce
che’interno manifesta sulla superficie. 1| modello di riferimento € quello darwiniano, archeologico o della
fagliageologica: I’ essere si rivelanel groviglio di strati, nel sovrapporsi di pellicole che le forze, naturali e
storiche, hanno sedimentato secondo una temporalita disomogenea e fratta. Nemico della presunzione
d’inseguire quel che la natura amerebbe nascondere, Dagognet si fa dermatol ogo delle cose e cartografo di




superficie, in un senso prossimo a quello che Gilles Deleuze attribuiva a Michel Foucault. La sua pratica
itinerante si caratterizza per la denuncia della profondita come di un miraggio e dellaricercadel senso come
di un’illusione. Face, surface, Interface (1982) — quasi un manifesto del suo progetto filosofico — ha fatto
tesoro dellaformula di Seren Kierkegaard: “Quando se ne offre I’ occasione favorevole, cio che € nascosto s
rivela’. Nell’introdurre — siamo nel maggio del 1983 — lagiornatadi studi dedicata al pensiero del suo ex
allievo, Canguilhem osservava: “ Dobbiamo apprendere dalui come il mistero dell’ interiorita é tolto, non per
svelamento del fondo, ma per dispiegamento della superficie” (Anatomie d’ un épistémologue: Frangois
Dagognet, 1984). Ricordando quanto scrivevano Hofmannsthal —“La profondita va nascosta. Dove? Alla
superficie” — e Wittgenstein —“Cio che € nascosto non ci interessa’, |’ Italo Calvino delle Lezioni americane
affidava allaparolail compito d inseguire incessantemente le cose, per approssimars “non allaloro sostanza
maall’infinitaloro varietd, uno sfiorare laloro multiforme inesauribile superficie”.

E sulla superficie che la profondita si esprime, & sull’ esteriorita che I’ interno s riflette. “E sullapellicola, se
non addirittura nelle futilita (o quasi) cheil vero scintilla e forse in modo irrevocabile. Da nessun’ altra parte
altrove’, troviamo scritto in Une épistémol ogie de I’ espace concret, 1977). Al cuore del progetto di Dagognet
stalavolonta d’inseguire quel che Herni Focillon chiamava la vita delle forme, vegetali ed organiche,
tecniche ed estetiche. Un progetto che si fonda sulla convinzione che laformanon sia soltanto il contorno
visibile, mail compimento el’esito di una storia, il testimone degli sconvolgimenti che I’ hanno plasmata, la
concrezione visibile delle vicissitudini attraverso le quali sulle cose si disegnala“pelle del mondo”. Maiil
volto apollineo delle forme emerge sempre da un conflitto dionisiaco di forze; Pour une théorie générale des
formes (1975) evidenzia, grazie all’ indagine morfologica, la dialettica degli orientamenti, degli scontri e della
violenza che anima e trasformail Settecento. Ancor primadei testi del filosofi dei Lumi, la“formadi vita’ di
un’epoca s scorge nelle statue, nei monumenti e nei disegni degli edifici, nelle metamorfosi figurali degli
spazi della convivenza sociae, dalaformadelle prigioni agli schemi della ripartizione cartografica.

Erail cammino indicato da Paul Valéry: “lapelle € quanto ¢’ e di piu profondo nell’uomo”. Entrando nel
mondo degli organismi viventi, I’ epidermide appare come un palinsesto su cui sono visibili i caratteri
biologici: il corpo s rivelanel suo involucro (La Peau découverte, 1993), scrive su di sé e si scolpisce
secondo un alfabeto grafico cutaneo altamente specifico e singolarizzante (lo testimoniano le impronte
digitali). Anche la soggettivita, ladimensione psichica e coscienziale, s'iscrive nel corporeo: I'animanon &
nascostain quella sovra-materialita che €l corpo, e diffusa su di apartire dal volto, s manifesta nelle
sue pieghe sensoriali (La subjectivité, 2004). Quel che chiamiamo spirito € la corporeita liberata dalle sue
pesantezze, all’interiorita si accede vedendo le reazioni corporee a quel che si produce sulla scena del mondo.
L’inconscio e quel che ¢’ e di piu manifesto, come ha mostrato Freud: non e I’invisibile nascosto al’interno, e
guel che parlaal di fuori e s riveladissimulando. | segreto € quel che viene secreto, st mostra volendosi
nascondere.

Lo scienziato si fa dunque semiologo, interpretai segni leggibili sulle superfici, mala sua osservazione é
anchein grado di sorprendere i fenomeni a distanza, lasciandoli intatti. Fotografia, radiografia, risonanza
€ecc., tutti mezzi di cinematografare la vita con cui la medicina riesce con sempre maggiore precisione a
catturareil fugace o il dissimulato, ad entrare all’interno dei corpi senza aprirli. Siamo cosi informati dei
fondali degli oceani e dellaterra, dellatrama sottile (allalettera, sotto latela) delle opere d arte, dei labirinti
del corpo o dei rifacimenti subiti dagli insiemi urbani: “un’immagine e talvolta piu della cosa stessa di cui €
I"'immagine” (Valéry). All’ ostracismo di matrice platonica che hafatto della copiail regno dell’inganno e
dell’illusione, il Dagognet di Philosophie de I’'image (1984) contrappone la sua valenza conoscitiva:
I'immagine non si limitaamimareil visibile, ne amplificail campo e lo rende leggibile. L’ essere &€ misto,
sedimentato, molteplice, la sua superficie ha unatopol ogia alquanto complicata: per coglierlo, lo sforzo
inventivo della scienza ha promosso una continua opera di traduzione degli oggetti in formatabulare,
rintracciando i reticoli, le linee naturali lungo le quali le cose si ripartiscono. Da filosofo-medico Dagognet €
diventato sismografo e grafologo, spinto da un gusto per I’ inventario, ma senza esprit de systéme, che lo
accomuna a Georges Perec. Gli unici volumi di Dagognet tradotti in italiano dalla casa editrice Theoria— |1
catalogo della vita (1986) e Tavole e linguaggi della chimica (1987) — costituiscono appunto dei saggi sulle
virtu delle classificazioni. Si tratti del cammino che da Lavoisier conduce a Mendeleiev o della storia



ottocentesca dell’ ordinamento dei viventi da Linneo all’ evoluzionismo, o ancora del catalogo di sass e
ciottoli — la cristallografia ci consente di leggere la“scritturadelle pietre” —, le tassonomie non sono soltanto
mappe per orientarsi nella complessita del mondo, sono anche “macchine in grado di promuovere rivoluzioni
economiche, istituzionali e sociali”. E qui che si gioca la razionalita della scienza, secondo Dagognet,
nell’istituire nell’immensita degli esseri sicure coupure, ri-tagli, scarti e opposizioni insuperabili: duplice
sforzo di unione e separazione, I’ impresa cartografica non significa unariduzione della varieta del reale al
suo scheletro, assume valore euristico, consente di coglierei piani con cui la natura procede. La botanica, in
anticipo sulla chimica, diventa scienza scritturale, nel senso che I’ attribuzione del nome ci da subito
indicazioni sull’ appartenenza a una famiglia: non occorre piu de-scrivere una pianta, basta scrivereil suo
nome, compendio immediato del suo essere e della sua posizione nel sistema vegetae.

Come un bibliotecario, il naturalistasi & costruito lo spazio chiuso — erbario, giardino, in seguito |’ ospedale —
in cui catalogarei suoi testi, rifugio-collezione che consente I’ inventario delle specie e la suddivisione delle
malattie. Cosi al sapere, inteso come morfografia, diventa piu agevole inventare artifici di scrittura per
registrare e classificarei fatti. La storiadelle civilta e delle scienze € anche quella dell’ evoluzione delle
maniere di tra-scrivere, suggerisce Ecriture et iconographie (1973). Latraduzione in parole e in grafi & la
condizione stessa di nuove conquiste e di una conoscenzareae della“prosadel mondo”: “1l mondo, nella sua
profusione, non e stato rimpicciolito, né rinchiuso nel libro a prezzo di mutilazioni, ma, al contrario, il libro
lo risveglieraelo approfondird’ (I catalogo della vita). La sessantina di scritti che Dagognet ci halasciato
formano un intrico arborescente, una sorta d’ enciclopedia per frammenti, |’ unica che la nostra“ dubitosa
sapienza’ (lo scrivevaltalo Calvino riferendosi all’amico Primo Levi) pud ancora coltivare. |1 sogno del
nomadismo di Dagognet era un dizionario universale — e qui I’ ispirazione va cercata nel pensiero del
Settecento, in primis nel suo concittadino Diderot — che fosse come “una campagna immensa coperta di
montagne, di pianure, di rocce, di acque, di foreste, di animali e di tutti gli oggetti che formano la varieta di
un grande paesaggio”. L’ oggetto-modello dei saperi contemporanel non e piu |’ albero o larete, maun
insieme di mappe per vagabondare nel nell’ Enciclopedia-mondo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







