DOPPIOZERO

Gli animali ele prigioni dell'uomo

Francesco Vaagussa
19 Maggio 2024

Aver scalzato la dicotomia tra natura e cultura costituisce una conquista irrinunciabile: cosi Giovanni
Leghissa al termine dell’ articol o che chiude la sezione monografica dell’ ultimo numero di “aut aut”. Il tema
specifico cui e dedicato — La filosofia davanti al massacro degli animali — dev’ esser inteso piu come una
sortadi casus belli che non come tentativo effettivo di perimetrare I’ ambito di una discussione chein reata
Spazia atutto campo sulle questioni piu care al pensiero antispecista.

Leggerei divers articoli € come guardareil cruscotto di quell’ automobile che e la cultura occidentale mentre
varie spie si accendono per segnalare una serie di avarie, malfunzionamenti e guasti chein vari punti e a
livelli assai diversi di gravita mostral’ esigenzadi un tagliando, quando non di unavera e propriarevisione,
di alcuni “meccanismi del pensiero” consolidatisi e perpetuatisi sino ad ora al’ interno della nostra tradizione.
Naturalmente quando ci troviamo in panne non ci rivolgiamo ale spie luminose sperando che ci indichino
anche comerisolverei problemi, né confidando che siano giain grado di fornirci un nuovo veicolo col quale
proseguireil viaggio, macerto il loro lampeggiare insistito consente per lo meno di capire quali ambiti della
vettura siano coinvolti nell’ impasse.

Nel seguito, a questo proposito, individueremo tre snodi nevralgici.

Veniamo dunque, in primo luogo, al superamento della dicotomiatra natura e cultura gia menzionata: la
direzione di una simile Uberwindung rimane ancora da delineare. Leghissa auspica che ci si sialiberati dalle
“ristrettezze epistemiche’ di certo neodarwinismo: I’irriducibilita del vivente a proprio patrimonio genetico
conduce ala necessitadi elaborare un impianto analitico capace di tenere conto dell’ interazione tra
organismo e ambiente (anzi, ancor prima, dell’ interazione tra organismi di varie presunte “ specie” che s
trovano a convivere al’interno del cosiddetto individuo); d’ altra parte compare |’ esigenza di porrein risalto
le sinergie che si instaurano tra differenti organismi allaluce delle diverse forme di gerarchia, gia ravvisabili
nel mondo animale, ma che s complicano enormemente a livello umano — tutti questi fattori dovrebbero
averci persuaso ormail dell’ urgenza di unariformulazione complessiva del “quadro di riferimento” entro cui
si sviluppal’attivitadi studio di tali fenomeni.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/gli-animali-e-le-prigioni-delluomo
https://test.doppiozero.com/francesco-valagussa

La filosofia davanti al massacro
degli animali

S

Rendere conto delle diverse “|otte epistemologiche” in seno ale stesse discipline e assumere un
atteggiamento critico dinanzi alla nozione stessa di gerarchia comportano una riflessione metateorica sulle
forme medesime in cui tale “critica dell’ ideol ogia dominante” prende corpo al’interno di certi movimenti
sociali, attraverso strutture di pensiero peculiari, magari coltivate nell’ambito di note istituzioni accademiche.
In tal senso, pero, I’invito a*“non separare la storia naturale dalla storia delle tradizioni culturali umane” s
radica esattamente all’ interno di una “ sede epistemologica’ che € nostra e soltanto nostra: come dire che la
consapevolezza di una continuita tra natura e cultura e un fatto culturale. E allora qui probabilmente Hegel
alzerebbe la mano per chiederei diritti d’ autore. Quando Marco Maurizi, per esempio, stigmatizza
giustamente come «falso che la cultura e la civilta siano veramente altro dalla natura» [*aut aut”, n. 401,



2024, p. 53], propone di considerare che «la cultura é natura, lacivilta é il modo specificamente umano di
rapportarsi asé e al’atro» (ivi, p. 54). Tae continuita, dunque, parrebbe profilarsi, per cosi dire, sullo sfondo
complessivo della natura: alloracom’ e che all’ autore, al’interno di un volume dedicato all’ antispecismo,
scappa detto — anzi scappa scritto — che tale modo di rapportarsi a sé e all’ altro e quello “ specificamente
umano” ? L’ antispecismo non puo che configurarsi come una“ sollecitazione” che sorge nell’ ambito di

un’ esplorazione “ specificamente umana’ delle possibilita del pensiero.

Pensiamo anche solo al termine “natura’, nella sua contrapposizione — e persino nella sua continuita —
rispetto alla cultura: nell’ambito delle principali lingue indoeuropee noi parliamo in effetti di “natura’, o “
nature” in inglese — cambia poco nel tedesco “Natur” o nel francese “nature”: quanto poco sia“naturale” e
oVVio questo concetto e dimostrato dal fatto che si tratta di un participio futuro, tipico dellalingualatina, dal
verbo “nascor”. Come € noto, i Greci usavano tutt’ altraterminologia: “physis’ indica un campo semantico
totalmente diverso. Il termine “natura’ viene dunque costruito, articolato e intenzionato in maniera
specificamente umana: in questo caso, specificamente latina.

Lanozione di “natura’ — daleggere in continuita oppure no rispetto a quell’ altro participio futuro che e la
“cultura’ — e un’invenzione della cultura. Percio giustamente I’ articolo di Filippi intende sharazzare il campo
da presunte ambiguita, ricordandoci che siamo pur sempre collocati all’interno di un discorso culturale,
prodotto da soggetti incarnati e storicamente situati: atal proposito laformula “ antropomorfismo strategico”
evitaqualsias ricadutain un mero naturalismo o in un realismo ingenuo. Proprio su questa sciarisulta
estremamente proficuo rimarcare (cfr. ivi, p. 8) ladistanzatral’ atteggiamento della Scuola di Francoforte, e
dello stesso Derrida, nel definire “in negativo” I’ animale, implicitamente riconducendolo al’ uomo, rispetto
alla postura assunta da Deleuze nel qualificare “in positivo” I’animale. Ma, di nuovo, I’ animale per cosi dire
“puro”, pienamente assorbito entro il piano di immanenza, non e ancora forse una modalita “ umana, troppo
umana’, di immaginarsi |’ intera situazione?

Veniamo a un secondo segnale luminoso che si accende sul nostro cruscotto: staremmo per dire |’ inevitabile
inerenza dell’ animalita al soggetto, maforse la terminologia rischierebbe di suonare troppo aristotelica.
Alloradiciamo che s tratta «di farei conti con I’animalita che cifrail soggetto» (ivi, p. 128). L’interrogativo
concerne una “ critica’ della nozione di soggetto puro, con I’ evidente esigenza di prestare maggiore
attenzione al’ embodiment e allaineludibile contestualita del pensiero. Certo il binomio
empirico/trascendental e puo essere assunto come Standpunkt particolarmente efficace per cominciare ad
affrontare la questione, accorgendosi in reatadi come la strettissima interrelazione anzi I’ indisgiungibilita
dei due, costringa ariconoscere I'impossibilita di residuare uno spazio del pensiero che non sia
intrinsecamente affetto dall’ animalita.



Fotografiadi Simen Johan.

Sotto questo profilo, I’ esigenza di una riformulazione della nozione di “soggetto” tende ad articolarsi su piu
fronti, coinvolgendo un novero amplissimo di diramazioni. Per un verso ci si potrebbe chiedere letteralmente,
con ElisaBosisio, “chi lavora?’, mettendo in risalto I'impossibilita di circoscrivere e perimetrare la categoria
stessadi Arbeit (cfr. ivi, p. 105), e sottolineando in particolare come ogni “operatore” astrattamente
considerato si costituiscain realta come I’ esito di una serie di tecniche di potere che cingono i corpi,
innervandoli in un tessuto di rapporti che da un lato li trascende e dall’ altro li costringe entro specifiche
prestazioni. A partire da una direttrice diversa, ma strettamente imparentata a quest’ ultima, Federica Timeto
mostra— con un linguaggio forse ancora pit esplicito — come si tratti di preservarei “corpi della natura’,
femminizzati, razzializzati e animalizzati dal rischio di essere immobilizzati in quanto “risorse per

I’ estrazione di valore”, in quella forma specificadi produzione che e lari-produzione. La dislocazione del
soggetto ritorna, per vie diverse, anche nel saggio di Marco Maurizi, che s domanda «Cosa significa pensare
la natura come soggetto?s> (ivi, p. 56), rievocando le analisi di Adorno, Marcuse e Horkheimer. In particolare,
ci s interroga sulla possibilita di concepire “la natura come soggetto”, senza con questo ricadere in forme piu
0 meno obsolescenti di antropomorfismo o di animismo.

In tutte queste occasioni — citiamo di nuovo L eghissa— «le emozioni da sole non bastano» per indicare una
concretaviadi fuga dall’ attual e assetto economico-politico. Malgrado |” assenza di soluzioni — staremmo per
dire: “abuon mercato” — rimane nevralgical’ operazione deleuzianaripresa da Filippi: aessere reale non é di
voltain voltail ragno, la zecca— o piul in generale questa o quella specie — bensi il divenire stesso, da
proiettare a di ladi ogni possibile classificazione, di ogni “ritaglio concettuale’. Né s tratta semplicemente




di sostituire alcune specie attraverso altre: |’ invenzione di nuove etichette, magari secondo altri criteri, non
farebbero che confermare e anzi consolidare, in realta, una certa forma mentis — ancorairrigidita attorno alla
“superstiziosa credenza nell’ esistenza di eterne essenze”, cosa che s intenderebbe invece mettere in
guestione. Anche nell’ ambito della discussione sulla pregnanza del termine “ speci€”, assistiamo a un transito
dalla domanda socratica— e poi platonica, aristotelica, ein fin dei conti occidentale —“che cos €7’ a
un’interrogazione piu vasta, piu ampia, che ruoti effettivamente attorno a un altro quesito, ossia“ che cosa
fa?’. Non stiamo indagando, appunto, “che cosa’ una certanozione siain grado di selezionare e di astrarre
dal flusso, dalla concatenazione dei corpi, bensi quali trasformazioni, quali riformulazioni possano essere
messe in gioco da quest’ ultima sul piano effettuale. Detto ancorain altri termini, non laricercadi una
corrispondenzatralareata e le sue rappresentazioni, bensi un’indagine atutto campo sui gesti operativi in
grado di avviare delle transizioni (cfr. ivi, p. 29).

Da ultimo, come terzo punto, e chiaro che tutte queste spie sul cruscotto nel loro lampeggiare mettono in
risalto la crisi fondamentale di quell’ autoveicolo di fabbricazione occidental e che chiamiamo “ontologia’.
Alle spaledi tutti gli interrogativi sul rapporto tra natura e cultura, o sul nesso tra soggetto e ambiente, dietro
all’esigenza di oltrepassare I’ essenza mirando al’ effettivita si celain realta un’istanza ben precisa: «liberare
lavitadalle prigioni dell’uomo», come dice Filippi citando Deleuze. Innanzitutto da quella prigione
specificamente europea che prende il nome di ontologia.

Su piu versanti s invocano dunque “pratiche di trasformazione”: pit che una“ pulizia epistemica’ (cfr. ivi, p.
30), st miraaribellioni capaci di far vacillare la presuntaidentita umana evitando I’ errore di «ricadere nelle
secche dell’ antropocentrismo» (ivi, p. 13). E inevitabile ravvisare in questa terminologia un intento
intrinsecamente rivoluzionario, da giocare contro i vincoli ei condizionamenti del sistema attuale. L’ attuale
assetto socio-economico, tuttavia, € ben lungi dal presentarsi come un impianto sistematico: s tratta al
contrario — per adoperare una felice espressione di Sombart — di un * sabba delle streghe”, ansioso in qualche
modo di svincolarsi rispetto ad ogni rigidita strutturale, una materia che ribolle in certo senso avida di novita,
di modi inediti di pensare, di innesti, appunto di trasformazioni.

A proposito di tutte queste spie che si accendono sul cruscotto, tornain mente un passaggio benjaminiano, in
cui s sottolinea «la differenza decisiva che esiste tra il semplice rifornimento di un apparato produttivo e la
sua trasformazione» [W. Benjamin, L’ autore come produttore, Einaudi 2012, p. 154]: gli spunti ele
sollecitazioni che emergono leggendo il numero di “aut aut” ci sembra possano essere rubricati nel secondo
gruppo, anziché nel primo.

In copertina, fotografia di Simen Johan.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




