DOPPIOZERO

Germania esoterica

Roberto Gilodi
3 Maggio 2024

Tragli stereotipi piu tenaci della storiografia filosoficaimpartita nelle aule scolastiche figura
I"identificazione del Settecento con il “secolo dei lumi”, vale adire con il trionfo della razionalita come
misuradel mondo e come strumento del sapere.

Eppure € ormai ampiamente acquisital’immagine di una complessa eta di transizione che fu inaugurata dallo
straordinario sforzo di sistemazione scientifica della fisica newtoniana a cui tuttaviasi sono contrapposte
immagini del sapere di segno radicalmente diverso.

Trale dicotomie piu evidenti di questo secolo, che si chiude con lo spettacolare regicidio di Luigi XV sul
patibolo parigino voluto dai rivoluzionari dell’89, ¢’ é la presad’ atto che selanatura e il cosmo sono
macchine perfette che seguono leggi eterne di funzionamento, larealta della condizione psichica dell’uomo é
la dissociazione tra mente e natura. L’ antropologia, la scienza che nel Settecento ha come obiettivo lo studio
dellarelazione tra mente e corpo, € stata |’ osservatorio privilegiato da cui tale contraddizione é stata
osservata.

D’ dtra parte chi, come Isaiah Berlin, hastudiato le “radici del Romanticismo”, come recitail titolo del libro
tratto dalle sue A.W. Mellon Lectures (vedi recensione qui), ha dimostrato come I’ anti-illuminismo abbia
svolto un ruolo cruciale non solo nella dinamica delle teorie della conoscenza e in quelle politiche del secolo
XVII1, maanche e soprattutto nel determinare la grande svolta cognitiva di fine secolo edi li in avanti i tratti
costitutivi della Modernita.

La natura aporetica del secolo dei lumi ha conosciuto una declinazione del tutto peculiare nella costellazione
filosofica tedesca, dove accanto agli sforzi di dare un fondamento scientifico allo studio dellanaturae
all’analisi delle passioni umane si € manifestata una curiositas verso I’ignoto, 1o strano e il soprannaturale
che avevaorigini remote.

Daun lato dungue la scienza positiva, la fisica newtoniana e |’ acribia tassonomica degli eredi di Linneo,

dall’ altral’ attrazione per I’ occulto, per la complessa genealogia delle tradizioni ermetiche, per |’ esplorazione
delle pratiche esoteriche. Fenomeni questi ultimi che apparivano in palese contrasto con gli sforzi della
ragione analitica ma che spesso convivevano con quest’ ultima sulle pagine delleriviste di antropologia—
come ad esempio in quellaminiera di narrazioni e di rappresentazioni del teatro dell’ interiorita umana che &
statail Magazin zur Erfahrungsseelenkunde (1783-1793), larivista di psicologia sperimentale fondata e
diretta da Karl Philipp Moritz e da Carl Friedrich Pockels acui si aggiunse negli ultimi anni il filosofo ebreo
di matrice kantiana Salomon Maimon. Basterebbe questo organo di un sapere che intendevafornire chiavi di
lettura ‘ scientifica’ del comportamenti umani ma nasceva dalle esperienze della vita quotidiana, per cosi dire
‘dal basso’, aspiegare I’ intreccio di razionalita e dimensione occulta.

Il Magazin fu inaugurato con un appello dei direttori ai futuri lettori di fornire testimonianze in forma
narrativa di fatti insoliti e apparentemente inspiegabili occorsi nelle loro esistenze accanto a resoconti di
patologie del corpo e dell’ anima piu inquadrabili in uno schema di cause ed effetti. E i lettori risposero con
generose offerte di fatti i piu disparati, spesso in bilico tra verosimiglianza e meraviglia, trapossibile e
impossibile, tra governo della coscienza ed esplosione dell’ inconscio.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/germania-esoterica
https://test.doppiozero.com/roberto-gilodi
https://www.doppiozero.com/il-romanticismo-di-isaiah-berlin

Sta?del Museum, Frankfurt am Main.

Ora, questo intreccio tra possibilita e inverosimiglianza non erala spia di una mancata emancipazione dalle
tenebre dell’ irragionevole, ma una sortadi trama continua che ha attraversato anche le menti piu lucide del
secolo.

Ce ne da unaricostruzione puntuale, e di grande fascino, il libro di Marino Freschi dal titolo sobriamente e
felicemente referenziale L’ esoterismo nella letteratura tedesca. Da Goethe a Jinger.

Faimpressione vedere sfilare nella sequenza del capitoli del libro le figure somme della |etteratura tedesca, a
partire dal Settecento di Lessing, passando attraverso Goethe e i romantici Novalis e Hoffmann, fino a
Novecento di Thomas Mann, di Rilke, di Junger, tutte tentate, sia pure in modi differenti, dall’ esplorazione
dell’ occulto e dalle pratiche di magia.

E non s trattadi episodi marginali o di derive secondarie di personalita artistiche altrimenti dedite alla
rappresentazione mitopoi etica del mondo, ma di unatensione costante verso I’irrazionale nelle sue vesti piu
disparate e in stretto collegamento con le tradizioni di pensiero dedite alla coltivazione dei saperi iniziatici.



Dalle pagine di Freschi emergono le filiazioni e combinazioni pit sorprendenti: le logge massoniche e le loro
ascendenze simboliche dagli antichi egizi, le sette misteriche, i saperi alchemici, le fonti del misticismo
occidentale a partire dal neoplatonismo passando attraverso le diramazioni medievali fino a Jakob Béhme,
per arrivare ai due movimenti che trovarono un terreno particolarmente fertile in Germania e che tanta parte
hanno avuto nel forgiareil profilo intellettuale dell’ intellighenzia tedesca del Settecento: il quietismo e
soprattutto il pietismo.

GiaBerlin aveva sottolineato come una delle figure in cui i romantici tedeschi riconoscevano il “vero luogo
d origine” del loro pensiero fosse Johann Georg Hamann (1730-1788), il filosofo del linguaggio che ne
asserival’ origine divinarichiamandos a celebre passo giovanneo “in principio erat verbum” e che lascio
tracce profonde gia sui suoi contemporanei, per quanto egli fosse su posizioni radical mente divergenti
rispetto a razionalismo kantiano e alle posizioni di Herder. Hamann si opponeva alla secolarizzazione dei
saperi non diversamente dalle correnti mistiche che attraverseranno le diverse declinazioni del pietismo, del
quietismo e del movimenti che in contrapposizione ale chiese istituzionali vedevano la salvezza nella
Wiedergeburt, nellarinascitainteriore del credente. Questo strano e apparentemente inspiegabile impasto di
razionalismo e misticismo, di scienza e fede, di esoterismo e classicismo, caratterizzera gli ultimi decenni del
Settecento tedesco e trovera singolari declinazioni narrative, ad esempio nei romanzi di formazione.

In quello piu celebre, il Meister goethiano, come sottolinea Freschi, troviamo un connubio curioso di
autonomia ed eterodirezione del protagonista: il giovane Wilhelm, che per amore del teatro lascialafamiglia
borghese di origine per unirsi auna compagniadi giro, trovera sulla sua strada figure misteriose che
appartengono a una non meno misteriosa ‘ Societa dellatorre’, che hatuttal’ aria di unaloggia massonica.
Wilhelm scopre viavia di essere datempo sotto stretta osservazione da parte degli adepti della
Turmgesellschaft e il suo streben, la sua aspirazione a unavita libera sotto il segno dell’ arte si deve misurare
con ladiscutibile saggezza di chi in realta guida le sue scelte.

Ed e proprio Goethe la figura centrale della prima parte del saggio di Freschi.

Il genio della poesia tedesca, che la storiografia letteraria tradizional e vede come figura olimpica, a di sopra
delle controversie estetiche del suo tempo, lontano dalle faziosita della cultura e della politica, il sommo
poeta cheil 2 ottobre 1808 a Erfurt si incontra con il nemico giurato della Germania delle piccole patrie
locali, ovvero con Napoleone, dopo che I’ imperatore francese aveva messo a ferro e fuoco molti steti
tedeschi, e sconfitto la Prussia.

Goethe, dunque, come icona universale di perfezione e armonia.

Dallaricostruzione che ci offre Marino Freschi si evince invece unafiguraassai piu dimidiata, in perenne
oscillazione tra una professione di classicita e di governo razionale della missione poetica e un’incoercibile
attrazione per il mistero, per leintuizioni ermetiche, per il tema della metempsicosi. A cui s deve aggiungere
I attrazione per unavisione del mito tutt’ altro che classica, in cui si insinuail demonico, come Walter
Benjamin sottolined nel suo saggio sulle Affinita elettive: “I1 rifiuto di ogni criticael’idolatria della natura
sono le forme mitiche di vita nell’ esistenza dell’ artista. Che esse acquistino, in Goethe, una suprema
intensita, e cio che si pud vedere indicato nella definizione di «olimpio». Essaindica anche I’ elemento
luminoso nell’ essenza mitica’.

A guestaluce cherecain séil caos dell’ origine —“é nel caos che sfociadaultimo lavitadel mito”, afferma
Benjamin — si contrappone |’ oscurita di cui Goethe da ampia testimonianza nella sua autobiografia Dichtung
und Wahrheit. La s parladi una*“realtainconcepibile” dacui il giovane Goethe cerco di distoglierelo
sguardo quando ebbe contezza cheil ‘ soprasensibile’, imbrigliato dapprima nelle dottrine dellareligione
positiva, stava superando quel labili confini. Nel passo goethiano citato da Benjamin si legge che “egli
[Goethe giovane] credette di scoprire nella natura, vivente e morta, animata e inanimata, qualcosa che si
manifestava solo in contraddizioni, e non poteva quindi essere colto in nessun concetto, e tanto meno in una
parola. Non era divino, poiché parevairrazionae; non era umano, poiché era privo di intelligenza; non era



diabolico poiché era benefico; non era angelico, poiché rivelava spesso qualcosa di maligno. Somigliava a
caso, poiché non mostrava nessuna coerenza; somigliava alla provvidenza, poiché aludevaad un nesso (...)
Pareva compiacersi solo dell’impossibile e respingere dasé il possibile con disprezzo. A questo essere, che
sembrava mescolarsi atutti gli altri, separarli e unirli, diedi il nome di demonico, secondo |’ esempio degli
antichi edi quelli che avevano avvertito qualcosadi simile. Cercal di salvarmi da questo essere temibile”.



|
|
E
|
J

KOHLMARKT 7.




Rudolf Steiner, 1886, Wien, Photo R. Pokorny. Rudolf Steiner Archive, Dornach, Switzerland.

Il vero dilemma goethiano, che sta alla base delle sue incursioni nell’ esoterico e nelleritualita
dell’iniziazione, & espresso in questo bilancio esistenziale che € insieme il resoconto di una esplorazione
gnoseologica e di una tentazione angosciante verso |’ origine ei segreti della natura.

Da Goethe aNovalis: il poeta-filosofo dell’ idealismo magico, animatore con i fratelli Schlegel del Circolo
romantico di Jena, morto aventinove anni. In lui la Bildung e viaggio iniziatico: laricercadel “fiore azzurro”
e “intuizione ermeticadellanatura’ elapoesia e lo strumento che consente di conoscere lo spirito chein
e racchiuso. La conoscenza vera non € appannaggio della razionalita scompositiva— quella che distrugge per
poi ricostruire artificialmente un insieme — ma dell’immaginazione e dell’ intuizione del segreto che la natura
nasconde. Solo cosi € possibile accedere alla vera conoscenzain cui arte e sapere si congiungono in una
superiore visione del Tutto.

Nella stessa Konigsberg di Kant e di Hamann, qualche decennio piu tardi un giovane di straordinario talento
musical e e successi vamente formidabile inventore di misteriose trame letterarie, Ernst Theodor Amadeus
Hoffmann, che di Kant segui le lezioni, si immerge nelle letture di Gotthilf Heinrich von Schubert, un suo
coetaneo romantico dedito all’ esoterismo. “ Schubert condivideva— scrive Freschi — I interesse di tanti
scienziati eintellettuali per lafringe science, ovvero magnetismo animale, chiaroveggenza, ipnosi ed
esperienza onirica, allora cosi diffusamente studiati. Da quelle letture nascono capolavori comeil racconto

L’ uomo della sabbia che ispird Freud. Male opere di Schubert, ¢i spiega sempre Freschi, i cui titoli sono gia
di per s¢ emblematici — Degli aspetti notturni dei sogni e La simbolica dei sogni — ebbero influenza non solo
sui Nachtstiicke di Hoffmann ma anche su Jung. E lagenealogia di questa linea onirico-notturnainfluenzera
direttamente la letteratura russa fino ad approdare a surrealismo francese.

“Der Zauberer”, il mago, erail nome con cui veniva chiamato in famiglia Thomas Mann a cui Freschi dedica
pagine interessanti, in particolare sul Doktor Faustus. Adrian Leverkiihn nasce in quell’ angolo di Germania,
la Sassonia— Anhalt, doveil rigore luterano si univa allavisionarieta mistica di Jakob Béhme ein cui il
pietismo affondavale sue radici. Con il suo mentore musicale conduce lunghi dialoghi. Uno recita cosi:

“I1 mio luteranesimo e d’ accordo con lei, poiché vede nellateologia e nella musicarterritori vicini € molto
affini, e oltre acio la musica e sempre sembrata a me un’ unione di teologia e di matematica divertente. Essa
contiene inoltre una parte considerevole di quell’ insistente sperimentare e indagare a cui s dedicavano gli
alchimisti e i negromanti di unavolta che pure stavano sotto le insegne dellateologia; ma nello stesso tempo
sotto quelle dell’ emancipazione e dell’ apostasia.”

Nelle pagine dedicate alla Montagna magica e a Morte a Venezia Freschi tracciaunalineadi coerenza
autobiografica e insieme estetica che approda a Doctor Faustus e in cui si compendiail percorso artistico
dello scrittore di Lubecca.

Tra Otto e Novecento unafiguradi particolarerilievo € Gustav Meyrink, autore praghese del celebre Golem,
uno dei piu noti romanzi dell’ occulto, pubblicato nel 1915, che oltre a un immediato successo presso i suoi
contemporanel esercitd una notevole influenza sulla letteratura fantastica del Novecento. Uno dei pochi che
non si appassiono alle sue invenzioni fu il suo concittadino Kafka, diversamente da Max Brod che o lesse
con entusiasmo.

Notevoli sono le pagine che Freschi dedicaa Rudolf Steiner, il padre dell’ antroposofia, e alla matrice
teosoficada cui Steiner proviene: anche di qui si diparte una linea novecentesca che incrocia questioni che
riguardano sia lateoria della conoscenza siai modi dell’ espressione artistica.

Kafka, dal canto suo, sebbeneil suo percorso non siariconducibile a evidenti influenze né letterarie né
filosofiche ed epistemologiche, si confrontd con le posizioni di Rudolf Steiner che conobbe a Pragain
occasione di un ciclo di lezioni tenute dal filosofo tedesco. Nonostante I’ironia con cui nelle pagine del suo
diario parleradi quell’incontro e delle teorie del maestro I’ assillo di Kafka e di dare conto della sua propria



scrittura e delle sue ragioni. Freschi citauna sualetteraaMax Brod del 5 luglio 1922 in cui o scrivere viene
presentato dall’ autore de Il processo come una sorta di discesa agli inferi.

“Chedire dello scrivere stesso? Lo scrivere € una dolce meravigliosa ricompensa, madi che cosa? Durante la
notte con I’ evidenza dell’ insegnamento dimostrativo ai bambini mi apparve chiaro che € la ricompensa per
un servizio del diavolo. Questa discesa alle potenze della tenebra, questo scatenamento di spiriti legati per
natura, i problematici amplessi e tutto quanto pud avvenire laggiu, di cui qua sopranon si sa nulla quando si
scrivono racconti allaluce del sole. Forse esiste anche qualche altro modo di scrivere, maio conosco soltanto
guesto; di notte quando la paura non lascia dormire conosco soltanto questo. E il suo lato diabolico mi
sembra molto chiaro.”

Il lato diabolico della scrittura: si pud prendere questa confessione di Kafka comeil leitmotiv dell’ intero libro
di Freschi che ricostruisce con grande acume una trama culturale che, osservata dalla distanza, suscita non
poche domande sulla nostra eta del disincantamento ormai compiuto.

In copertina, Letturadi Werther di Goethe'. Olio di Wilhelm Amberg, 1870.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

<
%



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

