
 

Carmelo Bene, il corpo della poesia 
Antonio Attisani
17 Maggio 2024

Imberbe, consideravo sublimi i seguenti versi di Eugenio Montale (Nobel per la letteratura 1975): “Nuvole in
viaggio, chiari / reami di lassù! / D’alti Eldoradi / malchiuse porte!”. Oggi, nonostante la perdurante
incontestata grandezza dell’autore, provo disagio a quel ricordo. “Chiari reami... alti Eldoradi...” e con
l’esclamativo, mah. Io stesso, oltre a voler fare l’attore, scrivevo poesie che rilette poi altro che disagio,
persino il fuoco in cui sono state bruciate crepitava infastidito. Penso di essere stato tutt’altro che
un’eccezione nel mio inesprimibile mal d’essere e nella precoce anemia culturale, allora curata con dosi
massicce di Editori Riuniti (dover essere marxisti), con gli Oscar Mondadori, i primi libri in edicola (scoperta
e godimento della grande letteratura), con alcuni Einaudi (i gioielli della corona) e infine alcuni rivelatori
Adelphi (René Daumal su tutti). Era il fecondo disordine degli anni sessanta, per chi galoppava verso i
vent’anni.

Per questo, a chi volesse incontrare Carmelo Bene, e mi sentirei di giurare che ne vale la pena, consiglierei
anzitutto di leggere qualcuna delle note che diversi autori hanno dedicato alla sua vita antilogica e di farlo
prestando attenzione a come ha attraversato quei decenni cruciali della storia italiana, sempre osservandolo
sullo sfondo variegato della sua generazione (era nato nel 1937) e rimarcando quale fosse il suo
atteggiamento rispetto alla travolgente mutazione antropologica che stava conoscendo l’Italia. In molti casi,
la differenza di cui era portatore emerge vistosamente, basti pensare a come si differenziava dai suoi
coetanei, soprattutto nel fatidico 1968: gli altri, per lo più capi di varie sigle e istanze rivoluzionarie, lui che
leggeva quel movimento come una inesorabile e volgare regressione. In Nostra Signora dei Turchi (1968),
secondo me il più bel film italiano del dopoguerra, un CB (così voleva essere chiamato per spersonalizzare
ciò che rappresentava) trentenne parla dei propri “vent’anni”, del taglio con le radici familiari e
dell’attrazione fatale per un’arte dissacrante (o risacralizzante); lo fa con il senno di poi di un artista ormai
affermato, mentre i ventenni del ’68 erano per lo più entusiasti e ciechi soldatini. Lui la vedeva così: “Se si
vuole davvero cambiare qualcosa, bisogna cominciare a cambiare sé stessi, andare contro sé stessi fino in
fondo. Il massimo impegno civile è l’autocontestazione […] ogni rivoluzione è volgare se non è diretta
contro sé stessi […] è il padrone che è in noi che bisogna uccidere”. Come dire che la crudeltà (Artaud) è da
riservare anzitutto alla prima persona singolare. Sembrano le parole di un Buddha, sono soltanto quelle di un
materialista dalla vista lunga. Per ogni eccezione come CB c’erano migliaia di capi e capetti, non di rado
‘carismatici’, ai quali della poesia e di uno stile grottesco come il suo non poteva fregare di meno, anzi lo
ignoravano, quando non lo schifavano in nome dei loro realismi rivoluzionari. 

Come milioni di suoi coetanei, anche il ragazzo salentino, prima di salire diciottenne a Roma per farsi la
propria vita, aveva scritto poesie. Ora sappiamo che era un genio, ma ciò non toglie che quelle poesie non
siano un granché, il che significa che non è grave scrivere brutte poesie a quell’età, il peccato mortale è
ostinarsi a crederle cose degne di culto, il peccato è non cambiare. E cambiare, nel suo caso, ha significato
esattamente sviluppare un’altra idea di poesia. 

CB ha frequentato Montale negli anni sessanta e in un capitolo della sua prima autobiografia, Sono apparso
alla Madonna (1983) lo cita per esteso, non i suoi versi però, soltanto per un passaggio da inserire in una
delle proprie grandiose tirate contro il teatro del tempo. Il Montale citato: “Il tempo si fa più veloce; opere di
pochi anni fa sembrano ‘datate’ e il bisogno che l’artista ha di farsi ascoltare, prima o poi diventa bisogno

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/carmelo-bene-il-corpo-della-poesia
https://test.doppiozero.com/antonio-attisani-1


spasmodico dell’attuale, dell’immediato”. Il poeta laureato non sta parlando di sé, sta fiancheggiando l’uomo
di teatro che ammira e che si servirà di questa premessa per discettare sulla regia (inane sudditanza dai testi e
solipsismo interpretativo) e così conclude: “C’è una grande sterilità in tutto questo, un’immensa sfiducia
nella vita”. CB, uomo di teatro anzi artista a tutto campo e quindi anche regista, dimostrava la propria fertilità
e fiducia nella vita (o abbandono) invocando la partitura in vece del copione, dunque un teatro da intendersi
come musica, non illustrazione dei testi ma “ricreazione originale”, soprattutto dei cosiddetti classici. L’ex
poetastro adolescente aveva preso la mira, la poesia era diventata per lui qualcosa di coincidente con la
creazione scenica, creazione che in quegli anni aveva una chiara dominante grottesca.

Eppure, chi potrebbe negare che alcune delle cause che allora lo ponevano all’avanguardia non siano
divenute la norma? La maggior parte dei registi di oggi mettono in scena Shakespeare, ?echov, Goldoni e
compagni non più nel culto dell’autore ma proprio con la motivazione di una ricreazione originale basata su
un confronto con l’‘attualità’ dei suoi interpreti. C’è stato dunque un indiscutibile progresso storico: i più
reputati spettacoli di oggi sono in effetti saggi registici sui testi e i rispettivi autori. Ma altrettanto innegabile
è che questo progresso sia soltanto una più o meno audace riforma rispetto alla rivoluzione proposta da Bene,
basata invece su un attore-autore-poeta della scena e su una nozione di musica come corpo scenico composto
con i materiali e le tecniche del teatro, quindi naturalmente orientato da una diversa idea della sua funzione:
non più illustrazione di idee ma ‘vissuto pubblico’ e meditazione condivisa sul perché siamo qui.

E questo spiega, tra l’altro, perché la maggior parte dei registi di oggi se la cava meglio con il teatro d’opera,
la cui natura musicale esiste già ed è interpretata dal direttore d’orchestra e i cantanti. Lì casca l’asino-regista,
ma casca sempre in piedi perché l’esito dello spettacolo operistico non dipende da lui; mentre nell’arte
drammatica di ‘prosa’ registi e attori devono comporre una musica nuova a partire da una partitura che sta tra
la indecifrabilità dell’originale e i motivi per i quali è riproposta oggi in scena.

Ecco perché a chi si dispone a leggere o rileggere CB consiglierei, prima di affrontare la sterminata
bibliografia dedicata, di cominciare con la sua vita, applicando anche a lui l’esercizio di distinguere i diversi
aspetti della sua opera-azione dentro la storia, contro la storia e oltre la storia. E poiché la lettura è l’opera del
lettore, conferimento di potenza a testi altrimenti inerti, nessun lettore potrà esimersi dal confrontarsi con
quelle idee rivoluzionarie per trovare la propria misura, magari decidere la propria strada anziché percorrerne
una già tracciata dal ‘progresso’. Confrontarsi con Bene come lui si confrontava con Shakespeare sarebbe
utile soprattutto a chi non lo abbia già incasellato, ai più giovani, i quali hanno oltretutto la fortuna di
disporre di un enorme patrimonio di scritti e materiale audiovisivo (come purtroppo non accade con altre
divinità della scena contemporanea come Leo de Berardinis).

Bene! Quattro diversi modi di morire in versi

Con la non innocente intenzione di sollecitare nuovi incontri personali con le opere di Bene e quindi senza la
presunzione di dire cose nuove e tantomeno di restituire il senso complessivo di ciò che ha fatto, sempre
segnalando che si tratta di opinioni e non di sapienza, vorrei limitarmi a tentare di delineare soltanto un tema-
strumento utilizzabile per addentrarsi nel vivo deserto beniano, deserto nel quale ognuno è destinato a
perdersi per incontrare sé stesso o almeno scorgere il proprio cammino, perché il proprio cammino si decide
presto, nei primi passi è iscritta tutta la vita futura poiché con essi ci si muove comunque soltanto in una
direzione tra le mille possibili. In una breve nota del 1964, neppure compresa nel volumone delle proprie
Opere, il futuro CB dice già tutto. Vale la pena di rileggerla:

Spettacolo di poesia non è mai avvenimento anti-teatrale, ma tragedia essenziale. La presente messinscena ha
voluto sperimentare: 1) Un modo teatrale che finalmente tenda a chiarire la differenza tra crudeltà e guignol.
2) Il cannibalismo come dimensione estrema in un rapporto d’amore fino all’assorbimento del prossimo e
finalmente redenta in solitudine noumenica, non mai come ferocia patologica, equivale teatralmente a
chiarire il concetto di crudeltà. 3) La poesia non conclusa, non finita del testo, ma continuamente proposta di
poesia corrisponde a un tappeto ideale per un teatro di pretesto come discorso continuo e non interpretazione



di un fatto specifico. 4) Il trucco facciale dei due amanti, lungi dal rapportarli a un ambiente e identificarli,
attraverso l’irriconoscibile, come orrore teatrale, li trascinerà alla maschera sulle cui labbra il discorso non
finisce mai. 5) Una rappresentazione attraverso la quale ci si convinca che la poesia è irrappresentabile in
senso positivo, cioè teatrale e quindi sola grande possibilità drammatica: “non esiste teatro se non teatro
irrappresentabile”. 6) Una scena dove l’azione discute il testo, mai sottolineandolo, mai rappresentandolo. Un
testo di monologhi, ma che rimbalza in un dannato alterco critico tra l’azione, la parola e la luce.

Tralasciamo ora di notare che CB leggeva Antonin Artaud quando in Italia era praticamente sconosciuto, o
quella “crudeltà” da manifestare “teatralmente”, oppure ancora l’accenno al “trucco” e all’“alterco critico tra
l’azione, la parola e la luce”, motivi che preannunciano un nastro visivo lontano da ogni realismo e appunto
grottesco. Limitiamoci a notare che l’identificazione tra poesia e teatro è la premessa della sua vita. Il testo
inteso come “proposta di poesia”, partitura di una musica da comporre, è secondo lui la sola possibilità di
fronteggiare l’irrappresentabile – e l’arte drammatica nel suo complesso è un “testo di monologhi” diversi
che s’incontrano.

Prima di riprendere il tema dell’azione poetante (in lui “atto poetico”) è utile riflettere un momento sul suo
modo di essere giovane di fronte all’Italia e al teatro del tempo. Walter Benjamin lo aveva detto così: “Il
carattere distruttivo è giovane e allegro [...] Il carattere distruttivo ha poca immaginazione, ha poche esigenze
e la prima è: sapere che cosa subentra a ciò che è distrutto. [...] E poiché scorge vie d’uscita ovunque, si trova
sempre a un bivio”. Da tale premessa Georges Didi-Huberman deduce oggi la necessità di “porre
nuovamente la questione del poeta nella polis, non soltanto come ‘creatore’ ma come ‘distruttore’ e non
soltanto come distruttore ma come ‘produttore’”. Produttore di teatro, mai impiegato delle istituzioni o
interinale al servizio del regista, attore senza maestri in carne e ossa, CB capisce da subito che per fare
l’attore “occorre essere già bravo e insieme bello, sano e ricco”. La sua è una pro-vocazione magistrale
perché in effetti una scuola può soltanto consentire a un bravo attore di riconoscersi come tale; per bellezza si
deve intendere non corrispondenza agli stereotipi ma luce individuale, luce che è probabilmente un dono
naturale, ma soltanto la scena può rivelarla o smentirla; non si può intraprendere la professione della scena se
si è soggiogati dai propri malesseri e limiti fisici e bisogna semmai essere capaci di utilizzarli; e infine perché
la ricchezza è quel modo di essere per cui mai si invocano le difficoltà materiali per non fare ciò che si deve.
Una scuola o un insegnante servono soltanto a un “pre-attore” di questo tipo per permettergli di capire
definitivamente se quella è davvero la sua strada. Invece oggi accade tutto il contrario, la stragrande
maggioranza delle palestrine teatrali promettono a chiunque, in cambio di una retta, di conferire abilità
creative e professionali. Una vera scuola di teatro sarebbe quella che, oltre a selezionare rigorosamente i
propri allievi, poi li mantiene fino alla professione. Comunque sia, dice CB che vere scuole non ha
incontrato, ce la fa soltanto chi inventa il teatro ex novo, producendolo, mai facendosi ‘dipendenti’, seppur
creativi. Si tratta di affrontare da poeti e non da ragionieri la vita nel suo complesso. Jerzy Grotowski diceva:
“Gardening, not engineering”.

Dopo una indiscutibile affermazione, di fronte al CB maturo e differente, ecco che qualcuno cominciava a
definire la sua invenzione del teatro “poesia”. CB fiuta subito la trappola, non accetta di essere un eccentrico
con simpatizzanti e antipatizzanti e rimette le cose a posto. Nel breve capitolo intitolato Della poesia a teatro
(sempre in Sono apparso alla Madonna) affronta chi lo aveva definito “poeta della scena” intendendo con ciò
un “diminutivo alla grandeur dell’attore”, sorta di specializzato nella dizione poetica, e risponde rovesciando
il tavolo, con lo stesso piglio di quando lo avevano accusato, con il suo teatro, di sfondare una porta aperta e
lui aveva risposto andando nella redazione del giornale a dimostrare concretamente quanto sia difficile
sfondare una porta aperta. 

Al “bizantinismo crapulone” con il quale credevano di prenderlo in giro, al “teatralismo impoetico” di quelli
che recitano i classici ripiegando sul “verso descrittivo” e cantilenante, CB oppone “il gioco sovrano del
suono (l’abbandono) in quanto testo del dire che la voce scrive in pieno mercato di scena” (ma iscrive
sarebbe stato più preciso) e deride coloro che riducono “la poesia (rappresentazione) [...] a una “servetta della
‘prosa’”. Qualche riga dopo si assiste al salto quantico: “Non si dà attore che non sia di là del raccontare altro
dire che scrive. Di-scrive”. Ciò che non avevano compreso i suoi detrattori e che a tutt’oggi manca alla



cultura teatrale è appunto l’idea che “attore e poeta son tutt’uno” e non “uno dei due un travestimento
dell’altro a turno”, vale a dire che “Chi sulla scena non è poeta non è attore” [enfasi sua].

Fotogramma dal film Nostra Signora dei Turchi (1968).

Dopo questo passaggio e pensando ai suoi ultimi anni, caratterizzati da melologhi solitari fino all’ultima
Achilleide (1989-2000), qualche pensatore frettoloso potrebbe pensare alla poesia in scena come suo
personale approdo, sia pure teorizzato nello stile apodittico e superomistico che adottava quando si trattava di
confutare consolidate sciocchezze. Ma CB distingueva tra la poesia come matrice e al tempo stesso progenie
del teatro e il Poema che in scena o sulla pagina (‘l mal de’ fiori) costituiva il proprio compimento
individuale. In un caso e nell’altro abbiamo a che fare con l’istanza poetica finalmente intesa, con una poesia
fisica, in azione, destinata non a ridire “la ciarla quotidiana” ma a far risuonare proprio ciò che dire non si
può: affetti-canto e non concetti-parola. Questa operazione sembra(va) la sua personale scoperta soltanto
perché il teatro moderno si era dimenticato della propria origine. 

Una delle conseguenze che, se non sbaglio, la critica beniana ha trascurato di evidenziare è che, una volta
stabilito il fondamento comune di ogni teatro dell’universo-mondo, ogni compimento è però diverso dagli
altri. Perciò da una parte CB è inimitabile e dall’altra la sua scoperta fa la storia. L’essere integrale di poesia
reclamato da Antonin Artaud è premessa antitetica al diventare tutti uguali. A partire dal riconoscimento
della regola e nella sua rigorosa applicazione, nell’accettare la sfida a sé stessi richiesta dal lavoro teatrale,
ogni esito non può che essere unico, come unica è stata la personale evoluzione di CB dalla fine degli anni
cinquanta in poi, dai pirotecnici varietà grotteschi (in scena, nei film, persino nella produzione letteraria e
saggistica) ai canti solitari di un’agonia postrema con i quali celebrava la propria grandiosa sconfitta. 

Sembrava che CB parlasse per sé, ma era il portatore di una novità antica, anche se a quel tempo mancavano
le evidenze che ora cominciano a emergere e in base alle quali coloro che si occupano di teatro farebbero
bene a trarre qualche conclusione per sé stessi. Parlando di evidenze mi riferisco soprattutto alla rilettura di
Platone, Aristotele e compagnia cantante che dobbiamo a Gregory L. Scott, grecista americano estraneo ai
ranghi accademici più paludati, rilettura ora sintetizzata per i lettori italiani in un articolo che appare
sull’ultimo numero della rivista “Culture Teatrali”.

L’argomento di Scott (sviluppato in diversi ponderosi volumi) può essere riassunto brevemente con le sue
stesse parole: “Ciò che è stato ignorato per secoli anche dai classicisti i quali, si suppone, dovrebbero
comprendere e interpretare il suo discorso, è il modo in cui Diotima spiega a Socrate cosa sia la poièsis e



come questa spiegazione ci inviti a rivedere la teoria artistica occidentale [enfasi mia]”. Scott sottolinea
come Platone utilizzi il termine poièsis “in senso lato, [come] il ‘fare’ o la ‘creazione’ oppure, in senso
stretto, come ‘musica’ e ‘versi (mousiké kai metra)’, come Diotima chiarisce nel Simposio (205c). Lo stesso
accade con Aristotele, anche se egli aggiunge ‘trama’ al senso stretto di Diotima, rendendolo un termine
tecnico nel suo Arte drammatica, il testo finora noto come Poetica. Con ciò si dissolvono molti paradossi
rimasti insoluti per secoli”. A ciò consegue che poeta è da intendere “come ‘creatore’ (in senso lato) o
‘compositore’ (in senso stretto), secondo le due accezioni platoniche ragionevolmente autentiche in accordo
con la spiegazione di Diotima”.

Fino dagli albori della nostra civiltà storica era dunque chiaro che poeta non è colui che scrive poesie, ma il
compositore e l’esecutore di una performance che fa ricorso in tutto o in parte al canto, alle azioni fisiche e
alla musica; e ciò non per rappresentare i significati, che pure costituiscono lo sfondo della rappresentazione,
ma il flusso vitale dell’indicibile, letteralmente dell’osceno. Questa è esattamente la rivendicazione di CB. La
sua è una reinvenzione dell’arte e del corpo teatro, come dovrebbe essere quella di ognuno, almeno nell’arte
drammatica. La questione è trovare il proprio inizio, il luogo da cui si diparte la propria strada. Quando
invece si intende il progresso dell’arte drammatica come un’applicazione delle modeste riforme che
scimmiottano queste idee per non realizzarle, si precipita nell’entropia propria di uno ‘spettacolo’ eticamente
disseccato e artisticamente inane.

I temi qui appena abbozzati sono riferibili alle relazioni dinamiche tra molteplici energie attive nel campo
‘artistico’, energie alle quali anticamente si dava il nome di dèi. Il politeismo è sicuramente più vicino alla
complessità della realtà materiale di quanto lo siano i monoteismi (dove per raffigurare questa
consapevolezza non razionale si ricorre al catalogo dei santi).

Una persona che è stata vicina all’ultimo CB fino a essere incaricato di prefare ‘l mal de’ fiori è Sergio Fava,
intellettuale estraneo ai grandi giri della critica. Fava ricorda come CB fosse folgorato dall’introduzione di
Carlo Sini a La voce e il fenomeno di Jacques Derrida e dalla sua idea di “scrivere il nulla”, cosa molto
diversa dalla rassegnazione derridiana al “nulla da scrivere”. L’incontro pur mancato tra i due dimostra che i
“transiti della verità” (Carlo Sini) sono alla portata di tutti, e che in un mondo che “non è né vero né reale, ma
vivente” (Gilles Deleuze) “ogni cosa è là dove viene interpretata” (Charles S. Peirce). La verità della scena.

Testi citati:

C. Bene, Della poesia a teatro, ora in Opere con l’Autografia di un ritratto, Bompiani, Milano 1995.

C. Bene, La prima rappresentazione, in Roberto Lerici, La storia di Sawney Bean, Lerici, Milano 1964, pp.
55-56.

W. Benjamin, Il carattere distruttivo, in Opere complete, vol. IV, a c. di E. Ganni, Einaudi, Torino 2001-
2014.

G. Didi-Huberman, Quando le immagini prendono posizione – L’occhio della storia I, a c. di Francesco
Agnellini, Mimesis, Milano 2018.

S. Fava, Carmelo Bene e Carlo Sini: la resa dei conti con il linguaggio. Cosmologia e semiologia, relazione
al convegno “Le arti del ‘900 e Carmelo Bene”, a cura di Edoardo Fadini, Torino, 24-26 ottobre 2002, ora in
«Mimesis Journal», 6, 2 (dicembre 2017).

G. Scott, Lo Ione di Platone e poièsis come “musica-danza e versi”, “Culture Teatrali”, n. s.,31-32, annale
2022-2023.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



