DOPPIOZERO

Tornareacasa

Ugo Morélli
18 Maggio 2024

Piu 0 meno palesemente si insinua nel presente un ricorso a categorie misteriche, mitologiche, magiche, che
sempre pil spesso sono richiamate per tentare di affrontare il tempo da fine epoca che stiamo attraversando.
Se e legittimo sostenere che il mito e la scienza sono sempre stati compresenti e entrambi ci aiutano a
conoscerci e a conoscere il mondo; se si intende andare oltre la dicotomia ideologica che collocalaragione
scientificada un lato e lamitografia e le manifestazioni dell’ irrazionale dall’ atro; se si intende, insomma,
superare I assoggettamento allo scientismo razionalista, allora é quanto mai necessario fare una distinzione la
piu possibile rigorosa. Se, per intenderci, parlando di magia, di manifestazioni irrazionali, di mito, ci
riferiamo a produzioni del corpo-cervello-mente di noi umani nella nostra storia culturale e personale, € un
conto; se finiamo per annettere a quel fenomeni uno statuto a sé stante e unaloro istanza cheli reificae
superal’umano, e un altro conto. Lacrisi dellaragione eil fatto che ne stiamo conoscendo meglio i limiti ele
capacita, non puo prescindere, secondo noi, da due condizioni di base: che solo con laragione si puo
comprendere e criticare laragione; che solo un approccio naturalistico ci puo permettere di conoscere, con
tutti i limiti della nostra capacita di conoscere, noi stessi, larealtaeil mondo. Per vianaturalisticaallora
avremo lapossibilita di comprendere qualcosa di piu delle manifestazioni che definiamo magiche o
misteriche, o mitiche, come espressioni del nostro corpo-cervello-mente e della compl combinazione dei
vincoli e delle possibilita di quel sistemain relazione con gli atri e il mondo.

Daun lato sembraimportante non ridurre le esperienze come i sistemi di credenze, le cosmologie, lamagia,
lametafisica, il mito, al grado di superstizione. La nostra € una specie alla costante ricercadi significato e
sarebbe impossibile comprendere chi siamo e come ci comportiamo senzala nostra dimensione simbolicae
le sue molteplici e ricchissime espressioni e manifestazioni. Oltre a rischio di scadere in unavisione del tutto
impoverita della nostra ricchezza immaginativa e simbolica.

D’ altro lato, perd per riconoscere tutto questo non € né necessario, né auspicabile, consegnarsi ad ammissioni
di attendibilita e ad attribuzioni di validita dimostrabile riguardo a quei fenomeni. Laloro importanza
analoga ala nostra biologia e ala nostra corporeita sta nell’ essere decisivi elementi analizzatori del nostro
modo di essere, in quanto espressioni della nostra complessita; in quanto proprieta emergenti, a queste ultime
non riducibili, delle nostre proprieta costitutive.

Il metodo scientifico € lavia per non impazzire e far vivere la democrazia.

Possiamo volare con la nostraimmaginazione e giungere ad autoelevarci riconoscendo parti di noi che mai
avremmo incontrato senza certe esperienze anche traumatiche e certi incontri, per tornare anoi stessi e
scoprire I’'immanenza di quanto abbiamo vissuto e scoperto. Fatti come siamo per creare mondi paralléeli al
mondo in cui siamo situati con la nascita e la nostra storia, nell’immaginazione e nella finzione possiamo
ritrovarci e ancora unavolta riconoscerci. E a palazzo di Glinda che Dorothy, |a protagonista del Mago di Oz
, Scopre di avere sempre posseduto gli strumenti per tornare a casa: quelle scarpette d’ argento che, infatti,
possono portarla ovunque. Male scopre nel palazzo e sono |e scarpette che lariportano a sé stessa, 0 € dentro
lei chesi trovaeritrovalavia?“...eunafinestras apre nella sua psiche, sulla profonditadell’ essere’, scrive
Carla Stroppa a pagina 26 del suo libro La magia del ritorno. Sulle tracce del Mago di Oz di Frank Baum,
[Moretti& Vitali, 2024].


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/tornare-casa
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli

Carla Stroppa

lLa magia del ritorno

Sulle tracce del Jlazgv di Oz di Frank Baum




In realtaalafine dellaletturadel libro, il testo di Baum, per quanto famoso e importante, sara stato solo un
pretesto. Ricchezza di contenuti ed eleganza nel modo di porli fanno di questo libro un inatteso e
sorprendente percorso nella psicologiaumanae, in particolare, nei sentieri che si possono seguire per
inventarsi, arrivare a sé stessi ed esserci. Devo riconoscere che per tutta lalettura del testo mi hafatto
compagnia unadelle piu note e profonde poesie di T. S. Eliot, contenutanel For Quartets:

“Non smetteremo di esplorare. / E alafine di tutto il nostro andare/ ritorneremo a punto di partenza/ per
conoscerlo per laprimavolta’.

Mi accorgo che scrivo in prima persona e sento che per scrivere di questo libro non potrei fare diversamente,
tale e larisonanza cheil testo invoca ed evoca nel mio percorso esistenziale. Soprattutto per la capacita

dell’ autrice di trattare una materia incandescente come la profondita emozionale e magica del vivere, senza
concedere nulla a una moda molto diffusa anche tragli addetti ai lavori, di abusare di quelle dimensioni
mani polandole e scimmiottandole. Una presa di distanza non solo praticata nella narrazione ma anche
esplicitamente dichiarata: un progetto scientifico e politico di particolare momento e rilevanza. Oggi che
mito, magia e misticismo pervadono |’ eradigitale in un miscuglio tra millenarismi e divinita occulte, una
felice combinazione tra scienza e cultura umanistica che non pretenda di definire una supremazia di una
sull’ altra pud essere particolarmente feconda. Seppur facendolo si sadi “consegnarsi allamarginalitae alla
resistenza’, di cercare “di sopravvivere ala disumanizzazione provocata dai venti tossici che circolano oggi
nel mondo”. Si procede in tal modo ciechi di fronte al’ ovvio, pur di evitareil confronto tralavisione
cosciente e le stratificazioni inconsce che risultano incapsulate nel corpo emozionale e nella cosiddetta
memoriaimplicita, che di fatto € un doppio fantasmatico e pluristratificato della memoria cognitiva. Sono
I"arte e lapsicoanalisi che, trale altre vie, possono aiutare nella direzione di un confronto efficace ed
emancipativo. Sulle orme di Henri Corbin, Carla Stroppa si dedica ad approfondire |o spazio psichico in cui
avviene laconnessione tral’io el’inconscio, lo spazio “magico” dovei corpi si fanno spiriti e gli spiriti
prendono corpo. Se laricercadelle condizioni per evitare la scissione traimmaginazione e pensiero puo
rispondere all’ umana necessita di ritornare alla completezza, — a una compl etezza che non sappiamo sec'e
mai statao € uno dei tanti miti di cui ¢i avvaliamo creandoli e incessantemente reificandoli —, quellaricercae
necessario che non perda laforza dell’immanenza come condizione per comprenderci e comprendere la
nostra continua produzione di mondi paralleli. Come riconosce Stroppa: “1l fatto che lamagiadelle
proiezioni approdi all’individuazione o alla distruzione del Sé, dipende dalla qualita della coscienza e dalla
presenza o meno di un’etica dell’ lo. E sempre una soglia fragile che occorre osservare con umilta,
conoscendo gli inganni di Psiche che s accompagna sempre a Hermes, il grande mago appunto, dio per
eccellenza degli inganni nel loro aspetto creativo e nel contempo distruttivo”. L’ arte magica, per Stroppa che
riprendei surredlisti, e |’ arte che & in grado di operare fuori dai confini dellarazionalita, facendo leva sul
potere dell’inconscio quale forza creativa di potenzialeillimitato. Dichiarando di scrivere appoggiandosi
al’immaginazione e lontano dalla teorizzazione astratta, I’ autrice si pone in dialogo con |’ efficace
interpretazione che Thomas H. Odgen da della poesia e della psicoandisi: “Forse |’ elemento fondamentale
che caratterizza la poesia e la psicoanalisi € proprio lo sforzo di accrescere |’ estensione e la profondita della
nostra capacita di fare esperienze, parlando delle parti piu orribili e quasi insopportabili alle parti piu tenere,
sottili e affettuose”. Per quellavia puo prodursi un ritorno a casa del Sé, percorribile mediante un passaggio
di coscienzaindividuale e a contempo antropol ogico pit che mai urgente, datala frammentazione e la
meccani zzazione che opprimono la coscienza contemporanea, spaesandola e privandola appunto di una casa
sicura. E certamente a carico dell’io che possono essere elaborate le strategie del ritorno a sé stessi e pud
essere attivato e continuamente riattivato il processo di individuazione, ma senzala collaborazione dei sogni
ein generale delle manifestazioni dell’ inconscio, cio € molto difficile. Secondo Wilfred Bion laréverie € una
strada fondamental e da percorrere nel tentativo di ricavare un senso dall’ esperienza inconscia. Del resto,
come accade nei personaggi del mago di Oz, seppur sciagurati e tenerissimi, abbiamo giatutto in noi stessi,
dobbiamo solo prenderne coscienza e assumercene la responsabilita, mettendo in pratica quello che James
Hillman chiama la base poetica della mente. Ad essere convocata € la disposizione positiva della psiche, la
presenza carnale simbolica di quella oscura e palpitante intimita dell’ essere in cui infaticabilmente respira,
senzamai fermarsi, la speranza come ha sostenuto Maria Zambrano riferendos aquellachelel chiama“la



trascendenza stessa della vita che incessantemente rampol la mantenendo aperto I’ essere individuale’. Per
guestavia anche i traumi possono rappresentare una specifica particolare opportunita di individuazione e di
ristrutturazione di s&, come ha dimostrato con la suaricerca Carla Weber, evidenziando come negli angoli
oscuri della mente pud vivere anche laluce della creativita che trasformail disorientamento in una nuova
visione di sé e del mondo. L’ attitudine a connettere cio che i traumi separano e rappresentata da Dorothy in
modo semplice e innocente: nel tempo che rimane dopo e tempeste traumatiche ei cicloni che hanno
sconvolto la prospettiva esistenzia e, quella che Stroppa chiamal’ anima fanciulla e che Luigi Pagliarani
chiamavail puer, istanze che vivono anche se non riconosciute nel fondo di noi, esprimono il desiderio e
I"invocazione di “tornare acasa’.

Comesi puo intuire lo spazio dellaricercadi sé e sottile. Non solo, ma facilmente confusivo. Quando ci
occupiamo del mito e delle esperienze estreme che riconduciamo a qual cosa che chiamiamo magia, il rischio
e che lo stesso metodo di interpretazione del fenomeno diventi “mitico” o “magico”, o s trasformi addirittura
in reificazione o in mitopoiesi. Nella nostra contemporaneita, come é facilmente osservabile, questo non é
solo unrischio. Le fughe verso il misterioso, I’ esoterico, I’ irrazionale sono uno dei tratti principali delle
societa attuali. Come sostiene in un’ opera puntuale e allo stesso tempo di rilevanza generale Tommaso
Ragonese [Alicudi e la segale cornuta. Alle origini di un’allucinazione collettiva, Meltemi/Atlantide, 2024],
Si scompongono e ricompongono strati e frammenti di miti a proprio gusto laddove vi sono assai poche
somiglianze e dove gli isomorfismi rimangono piu 0 meno arbitrari.



Tommaso
Ragonese

Alicuda

e lasegale

cornuta

Alle origini di un’allucinazione collettiva

MELTEMI / Atlantide

Maallora, ogni volta che ci troviamo di fronte all’irrazionale, al mito e allamagia, non si tratta di nient’ altro,
per dirlacon Trevor-Roper che di “mental rubbish of peasant credulity”? No, evidentemente non € cosi.
Come Ragonese mette ben in evidenzain un libro di grande fascino, soprattutto per chi halafortunadi
conoscere da quarant’ anni il piccolo mondo dell’isolaeolianadi Alicudi ei personaggi protagonisti, — ma
anche per chi é interessato a unavisione ricca e articolata dell’ umana vicenda—, le produzioni narrative con
cui accompagniamo le nostre vite sono infinite. Conversiamo con larealta e con il mondo senza misurae ci
facciamo compagnia, come gli alicudari nelle sere d’inverno, con le invenzioni del nostro sistema corpo-
cervello-mente in relazione con gli altri, per inventarci e reinventarci. Accade che aquelle narrazioni ea
guelle invenzioni finiamo anche per credere, reificandole come se avessero uno statuto reale, piu vero del



vero. In un movimento di stop and go finiamo poi per negare la nostra compulsione inventiva e scadiamo
nello scientismo iperazionalista, salvo riprendere vie che ci portano agli estremi dell’ esoterismo. Siamo tutte
guelle dimensioni ma dualisticamente tendiamo a pretendere di scegliere, rimanendo intrappolati in una sorta
di riduzionismo ossessivo. Alloraforse puo divenire importante, anche seguendo il filo dell’ analisi di
Ragonese e assumendo la prospettiva della magia del ritorno anoi stessi di Stroppa, cercare di andare oltre e
non bollare I'impossibile e I’'indecidibile del mito e dellamagia aidiosincrasiafolclorica, mausarli come
grimaldello per accedere alla complessita del vivente e del presente dove realta e mito, ragione ed emozioni
non sono disgiunti. Si chiede Ragonese, risuonando con Stroppa: “Non é forse la nostra meta-credenza nella
fratturairreconciliabile tramito e ‘real€ aessereil prodotto di un’interpretazione dellarealta assoggettata a
un altro vero e proprio mito: il culto contemporaneo dellarazionalita e del progresso?’

Quella stessa integrazione necessaria interessa Carla Stroppa quando, allaricercadelle vie del ritorno asé
stessi, si chiede: “Possiamo forse eliminare I’ Ombra senza eliminare al tempo stesso i corpi sui quali laluce
S arresta per proiettare appunto il suo gioco d’ ombre?’ Ovviamente non possiamo, pena negare la vita stessa,
ma non possiamo neppure definire persone ed eventi unicamente in base alaloro Ombra. Con una
particolare ed efficace aperturaa codice affettivo femminile, Carla Stroppa si sofferma sullarilevanza delle
proiezioni e sulleillusioni necessarie. Seppure in una certamisurail ritiro delle proiezioni e inevitabile con la
crescita, cio un toglie che abbiain sé qualcosa di pericoloso e persino di psicologicamente catastrofico sela
vita non offre altri oggetti di proiezione, atreillusioni del realizzare, altri sogni da inseguire con passione.
“... segli oggetti di proiezione si esauriscono”, scrive I’ autrice, “si esaurisce |’ eros dell’ esistenza’, e diviene
impossibileil ritorno all’ originaria casa del sé. Per questo Dorothy riecheggiale varie voci del ritorno che la
letteratura ci ha donato nel magico incrocio di ogni singola voce narrante. Secondo |’ autrice queste voci
cantano insieme la fantasia, lafemminile furbizia e la sublime delicatezza di un canto poetico che non puo e
non deve spegnersi sull’ atare della normalizzazione, perché il suo silenzio equivarrebbe alla desolazione
dellamorte delle sirene cosi come Kafka lo ha evocato per noi, denunciando il deserto di unavita senza
ispirazione e senza speranza. Ponendosi |a questione della combinazione efficace trafunzione logica della
mente e quella che lei chiama funzione analogica dell’ anima, Carla Stroppa risuonain modo per certi aspetti
impressionante con le domande che uno dei protagonisti principali del libro di Ragonese si pone. Elio
Zagami, psichiatra e psicoanalista junghiano, alicudaro da generazioni, si chiede infatti: “Vogliamo
cancellare del tutto larealta analogica, alontanarla da noi? Ma con essa allontaneremo tutti i segni, tutto il
mondo della notte, perché il mondo onirico e tutto analogico, I’inconscio é analogico. Oppure |o vogliamo
integrare? Questo eil bivio”. Sembradi vederlo, Elio Zagami, e di conversare ancora con lui mentre mangia
I"insalata di riso da una scodella dopo la sua quotidiana nuotata nel mare di Alicudi e, dopo il pranzo
condividere un caffé ponendo assiduamente la questione del bivio. Il ritorno a casafinisce cosi per avere a
che fare con laricomposizione dell’ asse io/sé che vede al centro del percorso labambinae il bambino con
tuttalaloro fragilitaei traumi subiti, ma anche con la potenziale integrita che serbano in fondo a sé stessi.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




