DOPPIOZERO

Un dio per |'antropocene

Felice Cimatti
24 Maggio 2024

Nellacelebre intervistarilasciata a Der Spiegel nel 1966 (pubblicata postumanel 1976), in risposta ala
domanda “ puo I’ uomo singol o influenzare ancora questo processo” — ossial’impersonal e dispositivo della
modernita tecnica—“ovvero puo lafilosofiainfluenzarlo? Martin Heidegger rispondeva cosi: “lafilosofia
non potra produrre nessuna immediata modificazione dello stato attuale del mondo. E questo non vale solo
per lafilosofia, maanche per tutto cio € meraimpresa umana. Ormai solo un Dio ci puo salvare’ (Martin
Heidegger, Ormai solo un Dio ci puo salvare, Guanda 1987, p. 136).

Lasalvezza del mondo, e quindi dell’ essere umano come principal e agente della trasformazione tecnica del
mondo (quella che oggi chiamiamo appunto I’ epoca dell’ antropocene, una nozione che al suo tempo ancora
non esisteva), non puo venire, per Heidegger, da qualcosa che |o stesso essere umano possafare.

L’ antropocene, ciog, non si risolve tecnicamente, dal momento che |’ antropocene coincide piuttosto con il
tempo del mondo completamente asservito al progetto tecnologico umano, un progetto (che non é di
gualcuno, e tanto meno del solo capitalismo, ma coincide con la modernita stessa) che ha trasformato il
mondo, quello che per Heidegger € I’ essere da sempre obliato, in un immenso oggetto tecnico, un ‘semplice’
materiale da costruzione. Che cosaci restadafare, alora? “Ci resta, come unica possibilita, quella di
preparare nel pensare e nel poetare, una disponibilita al’ apparizione di Dio o al’ essenza di Dio nel tramonto
(al fatto che, a cospetto del Dio assente, noi tramontiamo)”. Si tratta, astenendosi dal pensare cheil problema
dell’ antropocene sia appunto un problema tecnico come qualunque altro problema tecnico, di assumere una
posturadi disponibilita alla apparizione di un dio, o al’essenzadi un dio, che possainfine salvarci.

Ma che significa, propriamente, che solo un Dio puo salvarci? Significa, indipendentemente che si creda o
non in un Dio (Heidegger parlaagli atei come ai credenti, ovviamente), che la salvezza del mondo, e

dell’ essere umano con esso, non dipende degli esseri umani. In questo senso |’ antropocene non € un
problema tecnico, ossia appunto un problema che gli esseri umani possano risolvere (in fondo, si potrebbe
dire, Homo sapiens significa ormai Homo anthropocenicus). La salvezza verra, se verra, dafuori, non
dall’interno del mondo umano. E che significa, si chiedera un lettore scettico, che verradafuori? Che quello
che é necessario € un radicale cambio di sguardo da parte degli esseri umani verso il mondo. Vedere il mondo
come qualcosa del tutto al di la della presa umana, cioé non vederlo soltanto come un materiale da
costruzione di cui disporre ad arbitrio. Per uno sguardo del genere, anmesso che sia possibile, non ha piu
senso separare la posizione umana dal resto del mondo. Per un inumano sguardo del genere non ¢’ é cheiil
mondo.

Peter Sloterdijk, a contrario, —in Non siamo ancora stati salvati. Saggi dopo Heidegger (trad. it. di C.
Cdlligarise S. Crosara, Edizioni Tlon 2024, con una preziosa postfazione di Antonio Lucci, che ricostruisce
il valore eil contesto di ricezione del libro) — prende fin dal titolo una posizione diversa. Non ci serve un Dio
che ci salvi, e quindi non ha senso nemmeno mettersi ad aspettare che arrivi qualcun altro asalvarci. Non ha
senso perché la specie umana, diversamente da quanto sostiene Heidegger non si sarebbe sviluppata nel
confronto con I’ essere, e quindi con una presenza estranea e in qualche modo trascendente rispetto a mondo
umano, ma s sarebbe in realta autocostruita. E latesi che sostiene nel saggio centrale del libro, “Regole per il
parco umano. Unarisposta alla Lettera sull’ umanismo di Heidegger” (pubblicato originariamente nel 1999;
daricordare larisposta polemica a questo saggio contenutaiin Il futuro della natura umana. | rischi di una


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/un-dio-per-lantropocene
https://test.doppiozero.com/felice-cimatti

genetica liberale di Jirgen Habermas). La nozione chiave per capire I’ essere umano non e quelladi ‘ natura
umana’, come tale fissata una volta per tutte, bensi quella di “antropotecnica’, ossial’insieme di tecniche
artificiali che, nel corso dell’ evoluzione di una specie animale di primati, hanno ‘ prodotto’, e continuano a
‘produrre’, I’ essere umano: “ questo termine” — antropotecnica— “é stato di recente travisato nell’ ambito di un
ampio dibattito, poiché era stato preso come sinonimo di un concetto di biopolitica central-egoisticae
strategi co-pianificatrice dell’ umano; dibattito per altro che e stato caricato di nervosismi, neanche si trattasse
di una battagliareligiosa per la difesadell’ uomo”.

Appunto, non ¢’ & nessuna essenza umana da difendere (tanto meno da una prospettiva religiosa).
“L’espressione ‘antropotecnica in questo testo spiegainvece quello che e un semplice teorema

dell’ antropologia storica, secondo il quale ‘I’'uomo’ & da capo a piedi un prodotto e, nel limiti del sapere
odierno, pud essere compreso solo seguendo in maniera analiticail suo processo produttivo ei suoi rapporti
di produzione” (p. 164). Quello che oggi € un animale umano non e nato come un vivente da sempre
proiettato nella contemplazione dell’ essere; a contrario, I’umano €&, ricorsivamente, il risultato di una serie di
tecniche sempre piu sofisticate di produzione di umanita. Sloterdijk propone, a riguardo, il modello della
serra, al cui interno s coltivano varieta vegetali che, al’ esterno di quella stessa serra, non riuscirebbero a
sopravvivere: “nel nostro caso I’ effetto serra portd a delle conseguenze ontologiche: si pud mostrare

plausi bilmente come da un essere-nell’ -ambiente-serra si sia potuti passare a un essere-nel-mondo umano”
(p. 184), cioe appunto a un animale umano, 0ssia con |le caratteristiche cognitive e comportamentali degli
esseri umani. Non ¢’e mai stato, nel corso dell’ evoluzione umana, un rapporto con un mondo radicalmente
altro — |’ essere del mondo — un rapporto che poi sarebbe stato perduto (I’ oblio dell’ essere di cui parla
Heidegger), e che solo se ritrovato potrebbe salvarci (stiamo parlando di quel Dio che potrebbe salvarci): “la
selezione” naturale, nel caso umano, “diventa sempre piu legata al’ effetto serra: non conduce tanto

all’ adattamento a un ambiente circostante che esercita una pressione, bensi premia le caratteristiche che
facilitano al sapiensin fieri un’ulteriore presa di distanza dall’ ambiente, e dunque un ulteriore disadattamento
daesso” (200). Il mondo dell’ animale umano é sempre stato un mondo umano. In questo senso anche la
Lichtung, concetto chiave dellafilosofia di Heidegger, I'improvvisaradura nel bosco dove a viandante si
mostrala numinosita dell’ essere diventa, per Sloterdijk, una nozione interna alla sfera umana:



MARTIN HEIDEGGE

ORMAI SOLO UN D
" CI.PUO SALVARE




L’ essere-presso-il-mondo dell’ intelligenza umana non € da pensarsi dunque come un essere-fuori-di-sé o
come uno sporgersi fuori, in un qualche senso spaziae: I’'uomo non si comporta nel mondo come un turista
stranito in unaterra straniera. Piuttosto |’ estasi umana deve essere concepita come un’ operazione propria
dell’ organismo divenuto umano, che ha preformati in sé il suo essere-nel-mondo e il suo poter-essere-presso-
le-cose, e che di voltain volta attualizza la sua estasi secondo quello che offrono le circostanze. | cervelli
umani sono gli organi generali dellaLichtung, in s concentral’ essenza delle possibilita dell’ essere
aperto atutto cio che non e cervello (p. 209).

Per questa ragione non potra mai esserci un Dio per salvarci, perché fin dall’inizio I’ animale umano non ha
avuto rapporti con nient’ altro con il mondo umano, e la stessa Lichtung € un prodotto dei “cervelli umani” in
guanto “organi generali della Lichtung”: “laLichtung [...] come ora sappiamo, non € pensabile senza la sua
origine tecnogena. L’ uomo non se ne sta amani vuote nella Lichtung, non se ne stali come un custode vigile
privo di mezzi, accanto al suo gregge, come suggeriscono le metafore pastorali di Heidegger. Dispone di
pietre e di derivati dellapietra, di strumenti e di armi: cio che diviene e condizionato da cio che hain mano.
L"humanitas dipende dallo stato dellatecnica’ (p. 239), appunto, non dipende dall’ essere esposto alla
Lichtung (non dipende che da sé stesso, in fondo). Non ¢’ e acun fuori, soprattutto quello radicale divino, che
possa arrivare dall’ esterno del mondo umano per salvarlo, e per salvare con gli esseri umani anche il mondo.
Ma che cos &, a questo punto, il mondo? “Il mondo non e tutto quello che e i, da scoprire, piuttosto e
tutto quello che pud essere costruito attraverso azioni di routine. Percio, nel caso della“modernital, si tratta di
un nome per portare avanti larivoluzione dell’ operabilitd. Essa sfociain una nuova condizione del mondo, in
cui il padroneggiamento dei prodotti artificiali di grado superiore diventalanorma’ (p. 390). || mondo e
quello, torna il movimento ricorsivo che abbiamo giaincontrato, che facciamo del mondo. E evidente, allora,
che trasformando la Lichtung in una sorta di oggetto tecnico non ¢’ e piu nulla, nel mondo umano, che possa
pretendere di rappresentare un valore non tecnico:

Lamodernita, in quanto millennio della crescente artificializzazione, trae la sua sostanzialita dallatecnica, in
guanto ‘ progressiva conquista del nulla’ . La profondita del futuro oggi possiamo pensarla soltanto come
I"'insieme delle dimensioni di crescita dell’ artificiale. Unatale crescitanon si lascia piu considerare pero
come una fase della storia dell’ essere: chi vuole tentare di capirla concettualmente, la deve concepire come la
storiadel dispiegarsi del nulla. Il nullasi mostra sempre pit come I’ elemento proprio della capacita di
progredire (p. 405).

Lamodernita come “storiadel dispiegarsi del nulla’. La sfera antropogenica del mondo umano, la sfera del
progresso e dell’ incessante miglioramento tecnologico, non solo non apre piu ala Lichtung (allaluce

dell’ essere), apreinrealtaa “nulla’; infatti “il nullael’ elemento della modernita’ (p. 405). Ed é sicuramente
vero, éfacile per Sloterdijk sostenerlo, che “nell’ epoca del mondo globale, nelle situazioni future della
modernita, non ¢’ e acun dubbio che sara preminente la volonta di artificio rispetto alla disponibilitaa
piegarsi a una natura gia definita o aun’ antichita normativa. A questo proposito nessuna congiuntura
neocattolica potra cambiare qualcosa’ (p. 407). Chi, oggi, € realmente disposto a rinunciare — ammesso che
viva (o aspiri avivere) nella parte ricca del mondo — ai vantaggi dellatecnica, per non parlare delle
possibilita della medicina rigenerativa? Per questo il nostro tempo, appunto il tempo del “nulla’, € ancheiil
tempo della“fugadall’ essere” (p. 407), ossialafuga dal mondo non umanizzato, non addomesticato; | unico
mondo che conosciamo € il mondo umano artificiale, un mondo che basta a s&¢, un mondo in cui, scrive
ancora Sloterdijk, “non ¢’ & motivo per non credere che il meglio stia arrivando, o debba ancora arrivare. Chi
crede di vedere sempre davanti a sé lafine di qualcosa, trae false conclusioni a causa della sua stanchezza
rispetto al cammino del mondo” (p. 408).

Questaraccoltadi saggi viene pubblicatain tedesco il 22 ottobre del 2001, poco piu di un mese dopo

I’ attacco alle Twin Towers di New Y ork, |I’analogo moderno del sacco di Romadi Alariconel 410d.C,, e
prima che il temadell’ ecologia (questa parola compare una sola volta nel libro) diventasse la questione piu
urgente da affrontare. Ha ragione Sloterdijk, siamo nel tempo del “nulla’, nel tempo che non si interessa piu
dell’ essere, tanto meno della Lichtung. Néell’ intervista citata Heidegger da un lato dice che “il mondo non puo
essere cio che e come e, grazie all’ uomo, ma neppure senza |’ uomo”, dall’ altro dice anche che “egli stesso

[I” essere umano] non signoreggia’ latecnica, quella sfera tecnica che ha completamente avvolto il mondo, lo



ha del tutto umanizzato e quindi artificializzato. Per questo, conclude, “lafilosofiae alafine” (p. 137),
perché oranon e piu tempo di pensare |’ essere, quanto di fare un passo indietro rispetto a questa umanita che
non sa pensarsi che come padrona del mondo. Non rimane altro che, conclude Heidegger, “preparare questa
disposizione atenersi aperti per I’avvento o la contumaciadi Dio” (p. 139). Le parole del filosofo
gravemente compromesso con il nazismo ci sembrano ormai impraticabili, sanno di vecchio, di fuori tempo.
Questo non toglie, perd, cheil nostro il tempo del “nulla’: siamo cosi sicuri di non avere bisogno di quel
dio?

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Peter
Sloterdijk
®

é,
Non s1amo
ancora stati
salvati
Saggi dopo Heidegger

o




