DOPPIOZERO

Che cosa significa essere umani?

Marco Rovelli
30 Maggio 2024

Che cosa significa essere umani? Partiamo da qui, da questa domanda capitale, perché quel punto
interrogativo non e retorico, mafondativo. Il libro pone molte domande, e a nessuna pretende di risponderein
maniera conclusiva: nelladensitadel testo ad ogni pagina, ad ogni questione, si dipartono atre vie, atre
domande. Essere umani, del resto, € una domanda aperta: |'ente che chiamiamo umano, infatti, consiste in
unaradicale dimensione di aperturaa mondo. E afarlo consistere in quanto umano, c'é proprio il fatto di
essere un produttore di significati: I'umano € I'animale che si chiede “che cosa significa essere umani?’.

Vittorio Gallese, neuroscienziato che negli anni novantafu parte del team che scopri i heuroni specchio, e
Ugo Morelli, psicologo e studioso di scienze cognitive, hanno scritto a quattro mani questo testo che suona
come il precipitato di un comuneitinerario di conoscenza e riflessione, nella distinzione delle rispettive
competenze e attivita, e si pongono la domanda sull'umano incrociando differenti saperi nell'ottica della
complessita, con una scrittura ad un tempo rigorosa e divulgativa: insomma, mettono a disposizione di un
ampio pubblico di lettori il modo in cui i saperi neuroscientifici, psicologici e filosofici cercano di far luce
sulla*®naturaumana’ in una prospettiva evolutiva.

Spesso, nel senso comune, |e neuroscienze appaiono come la frontiera del riduzionismo: scopriamo i
meccanismi del cervello, si pensa, e scopriremo le fondamenta dell'umano, che a quei meccanismi neurali
pOssono tutti quanti essere ricondotti — come molti auspicavano sarebbe stato per il DSM-5 del 2015 —
['ultima edizione del Manuale diagnostico e statistico dei disturbi mentali —, ovvero realizzare una mappatura
dei cosiddetti disturbi mentali in relazione a loro fondamento neurobiol ogico — tentativo fallimentare, ma
che testimonia di unatendenza persistente e centrale della nostra cultura e della nostra contemporaneita. Ma
le neuroscienze non sono il braccio armato del riduzionismo: a contrario, possono mostrare come sia
illegittima qualsias riduzione organicistica dell'umano, e qualsiasi riduzione dellamente a cervello.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/che-cosa-significa-essere-umani
https://test.doppiozero.com/marco-rovelli

Seil riduzionismo implicail dualismo mente-corpo (dove la mente viene ridotta a attributo del cervello), il
frame di Che cosa significa essere umani? € quello del superamento dei vari dualismi che la nostra tradizione
culturale porta con sé&: mente-corpo, natura-cultura, io-tu. Finché non usciremo da queste dicotomie, non
saremo mai in grado di comprendere che cosa sial'umano. Dicotomie che fondano invece il senso comune, e
pure il senso politico comune di questa societa degli individui: e invece no, I'individuo non € la sola cosa che
esiste, come vuole la vulgata egemonica, formulata da Thatcher, iniettata nelle vene del nostro mondo dalla
grande trasformazione antropol ogica neoliberale, che si radica pero in presupposti culturali ben anteriori.
Prima dell'individuo esiste larelazione, ecco uno dei fondamenti concettuali di quest'opera. Non piu il
primato del soggetto, mala centralita dellarelazione, che “precede I’ individuazione e configura una
dimensione del noi nellaquale si individuail soggetto”. E in questo spazio noicentrico, come da molti anni
va scrivendo Gallese, che si individua una qual cosache si chiamo [o — che non € una cosa, ma un processo
che emerge da un sistema dinamico. Ed é per questo che non individuo, dovremmo dirlo, ma condividuo,
come dice I'antropologo Francesco Remotti: con-dividuo, in quanto cio che chiamiamo lo € I'esito — sempre
precario e in divenire — di un processo relazionae. Questo lo che si presume fondamento si scopre emergenza
di un processo che lo trascende. Di questo processo il cervello e certamente uno degli elementi decisivi, mail
punto e che esso implica, ed € implicato da, atri elementi: il cervello, il corpo, I'azione, e appunto la
relazione. Senza mettere in circolo questi elementi (che propriamente, allora, non saranno piu e ementi,
ovvero costituenti ultimi), ci condanneremo allo scacco della domanda sull'umano.



Francesco Remotti.

Per comprendere la soggettivita, dunque, bisogna partire dalla relazione, ma*“ se partiamo dalla relazione,
dobbiamo partire dal corpo, quindi da un concetto performativo, pragmatico e agentivo dell’ essere umano,
che s individua e diviene sé stesso grazie allarelazione”: noi siamo, infatti, corpo-cervello-mente in
relazione. Siamo, scrivono Gallese e Morelli, “cablati per connetterci con I'altro. L’ imitazione neonatale e il
primo strumento che abbiamo, innato, per sintonizzarci con I’ altro, seguito da una serie di aggiustamenti e
dalla capacita di istituire, cambiare e invertire ruoli”. Ma e gianel grembo materno che, come € stato
osservato nei casi di gestazione gemellare, i movimenti diretti al'altro feto sono piu accuratamente controll ati
rispetto a quelli diretti altrove: tragli schemi motori di cui siamo dotati i piu sofisticati sono quelli diretti
al'atro.

L a stessa razionalita non pud essere davvero compresa senzaincrociarla con la dimensione
dell'intersoggettivita, diversamente da quanto hafatto gran parte dellatradizione del pensiero occidentale. Per
guesta tradizione, per questo canone, I'umano e cogito, teoresi di unarealta che stala fuori, e che conosciamo
attraverso degli a priori. In questa tradizione, amancare € il corpo. La stessa intersoggettivita viene

preval entemente compresain termini teoretici, ovvero possiamo capire gli altri grazie aunateoria della
mente, negli stessi termini in cui possiamo elaborare un problema matematico. Nel paradigma teoretico-
“oculocentrico” (nel senso della primato dellatheoria, dell'eidos, della conoscenza come visione), non c'eil
corpo e non c'&il movimento: la cognizione & altra cosa rispetto al movimento. E cosi anche nel modello a
sandwich del cognitivismo classico, dove azione, percezione e cognizione sono elementi isolati, e messi in
relazione da un flusso di informazioni sulla cui base costruiamo una rappresentazione del mondo: in questa
prospettiva, il movimento arriva allafine, informato e causato dall'elaborazione del pensiero. Questa
prospettiva non considera affatto come invece larelazione, che accade tra corpi, siafatta di movimento: “é un
andare verso o un allontanarsi da; € cercare quello che ¢ci manca, € un proiettarsi verso I’ altro da se, ma



proiettarsi non solo in senso metaforico bensi in senso fisico, in senso corporeo. Tant’ € vero che, per
mantenersi biologicamente in vita, per noi umani € centrale non solo |I’omeostasi, cioé la capacita di
movimento e scambio trainterno ed esterno, ma anche I’ alostasi, la reciproca regolazione tra sé e altro da
s&’. Azione e percezione, lungi dall'essere elementi isolati e distinti, “sono due facce della stessa medagliae
sono I’ingrediente essenziale di cio che chiamiamo cognizione”. Tutto, insomma, nasce dal movimento:
“sappiamo con sempre maggiore evidenza che le cosiddette parti motorie del cervello sono parte integrante
degli apparati che ci permettono di riconoscere quello che ¢’ e attorno a noi, dagli oggetti inanimati, al modo
in cui mappiamo lo spazio, a senso che diamo alle azioni e alle esperienze altrui”. La percezione e |'azione
non stanno in successione, masi danno insieme: il sistema motorio non e un “organo esecutivo”, laddove o
scopo di un movimento viene mappato da qualche altra area del cervello, ma é il sistema motorio stesso che
mappa le azioni, ovvero e caratterizzato in termini di scopo. La neuroscienza, qui, pensainsieme a Merleau-
Ponty quando parlava di practognosia, ovvero una conoscenza determinata dalle potenzialita del corpo.



Vittorio Gallese

Corpo, cervello e relazione
per vivere nel presente

E nello spazio noicentrico, come si diceva, che prende corpo lanostra esperienza. Si tratta di mettere al
centro il corpo che si muove in uno spazio — cio che é stato ben compreso con la scoperta dei neuroni
specchio, che, essendo la base fisiologica del meccanismo di risonanza motoria, ci permettono di connetterci
al'altro alivello pre-intenzionale e pre-linguistico. Neuroni specchio che, vale la penadi ricordarlo, esistono
in molte specie animali, ma che nell'animale umano si applicano non solo nelle azioni dotate di finaita, main
tutti i movimenti: per questo, scrivono Gallese e Morelli, “noi siamo la vera specie mimetica’, perché
possiamo parlare di imitazione quando si riproducono sialo scopo delle azioni altrui siai movimenti per
arrivare a quello scopo. Riflettere sull'empatiain quanto sentire con I'altro — legata all'attivita dei neuroni
specchio — c¢i conduce a uscire dal recinto del riduzionismo: noi siamo costantemente nellarelazione, siamo



costantemente presi in un processo di riflessione dell'atro nel sé e del sé nell'atro, senza che questo cancelli
ladistinzione trasé e altro (I'altro € sempre un “come se”: vi accediamo solo grazie al modello della
simulazione incarnata), ma che li rende concepibili unicamente entro un processo: un processo in cui cio che
emerge non e riconducibile, riducibile, alle proprieta costitutive, e che, ancor prima, € dove sial'io che l'altro
sono aloro volta costituiti e prendono forma. 11 rispecchiamento negli altri € sempre un riconoscere e un
riconoscerci: “siamo quello che riconosciamo di noi attraverso la nostra auto-percezione combinata con

I” etero-percezione, in un tempo e in un contesto”.

Ne seguono, in ordine sparso, molte domande. Se siamo relazione — se siamo, come scrivono gli autori
diventita —, come possiamo non considerare come siamo intrinsecamente modulati dai fattori ambientali,
socioculturali? Sono molte le evidenze scientifiche che dimostrano che la simulazione incarnata, ovvero
I'espressione del meccanismo di risonanza dei neuroni specchio, € plasticamente condizionata dalle nostre
esperienze: come evitare la questione della responsabilita, ponendoci in condizione di incrementare
I'intensita della nostra connessione con I'altro?

Lacognizione, si diceva, “& una costellazione di elementi in cui lapercezione e |’ altrafacciadell’ azione’. E
il linguaggio stesso — elemento antropogenico, se é vero che l'umano é I'animale che si chiedeiil significato —
e evidentemente inconcepibile senza pensarlo come emergente dal corpo, e come un‘emergenza evol utiva.
Non & immaginabile lo sviluppo del linguaggio a di fuori dellanostra corporeitd, anche se ancora s tratta di
comprendere come essa determini e attivita linguistiche piu astratte (come la negazione, alla quale Paolo
Virno dedico un saggio fondamentale in cui dialogava a distanza con Gallese). La disposizione atradurre un
oggetto in un significato, il comportamento simbolico, € la differenza specie specifica dell'umano, che e un
sense-maker (pensiamo all'umano che decora un utensile, non per uno scopo strumentale dunque, ma per
comunicare un significato: non possiamo osservare li I'aurora di questa dimensione simbolica specificamente
umana?). Il linguaggio — cosi come la rappresentazione in una caverna— ci rende non solo parlanti, ma
parlati: diventiamo un “i0”, e possiamo dire di “avere un corpo” (Virno, ancora). E, correlativamente, non
solo sappiamo, ma sappiamo di sapere, come dicono Maturana e Varela; ovvero, non solo pensiamo (come
fanno gli atri animali), ma pensiamo di pensare.



RNNVEDY
L A0

-

EGOROVAD, 5

EGOROVA 0.5




Occorre comprendere come questa differenza specifica sia radicata nell'evoluzione: e da questo punto di vista
gli autori scrivono che “é plausibile ipotizzare che la sintassi linguistica sia evolutivamente legata a circuiti
corticali premotori originariamente sviluppati per controllare la struttura gerarchica dell’ azione. Quando nel
corso dell’ evoluzione |la pressione sel ettiva ha portato alla nascita del linguaggio, gli stessi circuiti neurali
incaricati di controllare lagerarchia delle azioni potrebbero essere stati riusati per servire lanuovafunzione
acquisitadella sintassi del linguaggio”. Torna dunque quellatesi ricorrente nella storia dellafilosofia, da
Epicuro a Condillac, che la dimensione corporea sensomotoria giochi un ruolo costitutivo nella facolta
linguistica dell'umano.

Tutto questo non significa esaltare la differenza umana nel sempiterno moto di presunzione antropocentrica:
perché, nel momento in cui consideriamo la differenza umana, occorre tener presente che cosa ci accomuna
agli atri animali e ci rende partecipi del sistema vivente, ovvero che “siamo un ramo dell’ evoluzione che ha
preso una certa strada, mail tronco comune della vita hadei principi di base che pur differenziandosi
mantengono delle caratteristiche comuni”.

E poi ci sono ancora molte altre questioni che definiscono il nostro essere umani e vengono messe in gioco
nel libro, in pagine e capitoli ai quali possiamo solo accennare. 1l ruolo delle emozioni nellanostra
esperienza, poiché |I’emozione non e qual cosa che accade sorgivamente in interiore homine, ma accade entro
il contesto della relazione con I'altro e ha dunque una natura sociale. L'apprendimento, che avviene esso
stesso per risonanzaincarnata, ovvero dall'esperienza: un‘altra questione profondamente politica, visto che
dovremmo capire che non pud non coinvolgere corpo ed emozioni condivise, e sollecitare domande,
curiosita, ricerca, esplorazione — laddove invece sempre di piu predomina, come si vede bene nella direzione
intrapresa dall'istituzione scolastica, una prospettiva tecnicistica, fondata sulle “ competenze”,
progressivamente spogliata di ogni postura critica e riflessiva. Larelazione con il mondo che abitiamo,
anch'essa governata dalla risonanza incarnata, con la necessita di ristabilire un legame di reciprocita col
sistema vivente. L'immaginazione e |'esperienza estetica, che come si € gia accennato a proposito della
decorazione e del significato sono un momento decisivo nell'antropogenesi: I’ esperienza estetica—
un'esperienzarelazionale e sociale, unarisonanza con altri della creativitaindividuale —“si propone come un
salto quantico dell’umano” perché“il leone si rappresenta senz’ altro la gazzella mentre |’ attende, ma non ne
hamai dipintaund’; ancora, la capacita di significazione dell'umano, la capacita di trascendimento
dell'umano, la suatensione rinviante.

Insomma, un libro che attraversatuitti i territori che definiscono I'umano nel suo farsi, nel suo stesso
attraversamento del mondo, e dove si tentadi fondare il superamento del dualismo mente-corpo, soggetto-
oggetto, natura-cultura. Nella prospettiva della centralita del corpo che si muove nello spazio, non si puo che
parlare della relazione mente-corpo in senso spinoziano, ovvero come “due livelli di descrizione della
medesima realtd, che manifesta proprieta diverse a seconda del livello di descrizione prescelto e del
linguaggio impiegato per descriverle. Un pensiero non € né un muscolo né un neurone; mai suoi contenuti, i
contenuti delle nostre rappresentazioni mentali, sono inconcepibili senza la nostra corporeitd’. Un paradigma
bio-culturale, dove natura e cultura sono partner in unadanzaintricata: “i nostri cervelli-corpi, scolpiti
dall’implacabile mano della natura, desideravano un significato, facendo nascere la cultura come un vibrante
arazzo intessuto di storie, strumenti e sogni condivisi. Pensiamo a un antico ominide, chino sul fuoco, che
costruisce unalancia da un ramo caduto. In quel gesto einiziataladanza’.

Sul sito di Fondazione Hapax € possibile iscriversi a doppio corso di Vittorio Gallese e Ugo Morélli, libro e
lezioni, dal titolo Cosa significa essere umani. Fondazione Hapax e doppiozero collaborano nel progetto
Synapsis, corsi di formazione a distanza che permettono di conseguirei crediti dell’ Educazione Continuain
Medicina (ECM).



https://www.fondazionehapax.org/cosa-significa-essere-umani/
https://www.fondazionehapax.org/synapsis/

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







