
 

Gad Lerner: Sansone a Gaza 
Maria Nadotti
12 Giugno 2024

Parlerò, e ne avrò sollievo
Giobbe 32, 20

Sigalit Landau, Dead Sea, 2005, still da video.

“Pazienza, assennatezza, speranza, coraggio, lucidità, sete di verità”. Ritrovo queste parole tra i miei appunti
del 2009, in occasione del Premio letterario Città di Napoli di quell’anno, della cui giuria facevo parte. Le
scrivevo a proposito di un saggio autobiografico folgorante, Sconfiggere Hitler. Per un nuovo universalismo
e umanesimo ebraico (trad. it. e cura di Elena Loewenthal, Neri Pozza, 2008), dell’ebreo israeliano Avraham
Burg (1955), presidente della Knesset dal 1999 al 2003, figlio dell’ebreo tedesco Yosef Burg, uno dei padri
dello Stato di Israele. Quel libro avvincente, accorato, scomodo, che denunciava apertamente l’implosione
etica, ancor prima che politica, di Israele, si poneva come una questione di coscienza. “Mi sono sentito in
dovere”, scriveva l’autore, “di dire le cose che mi bruciavano dentro”. Un atto di responsabilità di contro alle
morte gore della convenienza e della comodità. Dall’interno della cultura ebraica, amata e rispettata, amata
perché rispettata, Burg denunciava l’establishment politico e la società di Israele, perché “ho la sensazione
che il paese si sia trasformato in un regno senza profezia”. Quel suo appello autoriflessivo avrebbe ottenuto il
massimo riconoscimento, rassicurando in qualche modo tutte e tutti noi: nel microcosmo israeliano,
autoproclamatosi la sola democrazia del Medio Oriente, una sorta di Occidente dislocato a Levante, c’era
ancora chi aveva a cuore la giustizia e sapeva esercitare con acutezza priva di ideologismi l’arte critica del
pensiero. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/gad-lerner-sansone-gaza
https://test.doppiozero.com/maria-nadotti


Sono passati, da allora, quindici anni, cinque cosiddette guerre di Gaza e un aumento vertiginoso degli
insediamenti coloniali nei Territori occupati di Cigiordania. Il regime di apartheid si è, se possibile,
aggravato e il processo di ‘pulizia etnica’ intensificato. L’ipotesi dei ‘Due stati per due popoli’, oggi
sveltamente riattualizzata dalla vulgata mediatica e dalla prassi poco più che discorsiva di troppi governi
nazionali, fa pensare a una cristallizzazione dell’intelligenza, a un inciampo non innocente della volontà, a un
deficit di immaginazione politica. 

L’artista ebrea israeliana Sigalit Landau, le cui opere accompagnano questo mio testo, ha osservato da vicino
i processi di ‘incrostazione’ provocati dal sale del Mar Morto: il sale si stratifica, corrode e al contempo
conserva. Non è quello che sta succedendo da più di un secolo nella Palestina storica? Non è quanto da lì si
riverbera sulle diaspore ebraiche e palestinesi di tutto il mondo? Non siamo, tutte/i noi, parte in causa di una
situazione di stallo evidentemente voluta, perseguita, facilitata, concessa?



Sigalit Landau, Orla, Ice lolly, 2000.

In un libro fresco di stampa, Gaza. Odio e amore per Israele (Feltrinelli, 2024), scritto – io credo – con mani
tremanti e un’enorme inquietudine nel cuore, il nostro Gad Lerner sembra porsi quesiti simili, un’analoga
tempesta di dubbi. La sua, tuttavia, è una posizione asimmetrica rispetto a quella di Burg: se quest’ultimo ha
scelto la nazionalità israeliana e l’impegno civile e politico nel proprio paese, Lerner è un cittadino italiano
che in questa nostra povera patria ha combattuto le sue battaglie politiche e intellettuali facendo opera
incessante di buon giornalismo. Ed è da qui che oggi si domanda e ci domanda: “Si può vivere in paradiso
sapendo di avere l’inferno accanto?” Postulando, pur senza esplicitarlo, un interrogativo persino più
destabilizzante: e se “l’inferno accanto” fosse la precondizione del mio paradiso e, insieme, il suo esito



diretto? A ripercorrere quietamente una serie di imprese coloniali che hanno trasformato il nostro Occidente
in un temporaneo paradiso è inevitabile constatare che ogni giardino dell’Eden si fonda su un abuso
originario, una sottrazione, un diniego, un atto di cecità, un’amnesia o una memoria a senso unico, un vuoto
di empatia, una cancellazione…

Eppure, in duecentocinquanta pagine febbrili, affollate di ricordi personali, notizie di cronaca, date e dati
storici, incontri, scambi di pensieri con amici e persone della parte ‘avversa’, riferimenti a opere lette e
scrittori amati (magnifiche le pagine sull’intervista del 1984 a Primo Levi), l’autore compie a sua volta una
curiosa, forse involontaria, operazione di omissione. La Gaza che dà titolo al volume, sovrastata dalla
riproduzione di Sansone l’eroe – la scultura monumentale di Baruch Wind che dal 2009 arreda la città di
Ashdod – è alla lettera assente dalla narrazione. Non c’è la sua geografia, non c’è la sua storia, non c’è la sua
economia, non c’è soprattutto la sua popolazione. 





Sigalit Landau, Scales of Injustice, 1997, bronzo, readymade manipolato.

In un saggio del 2012 sul ‘contratto civile della fotografia’, la studiosa israeliana Ariella Azoulay, autrice tra
l’altro di Atto di Stato. Palestina-Israele, 1967-2007. Storia fotografica dell'occupazione (Bruno Mondadori,
2008) cita Edouard Glissant che cita Gilles Deleuze, dicendo: “Funzione della letteratura e dell’arte è
inventare un popolo che manca”. Ecco, nelle pagine di Gaza quel popolo continua a mancare, miticamente
evocato solo come oggetto della frustrazione e dell’ira dell’accecato Sansone. Mi si dirà che gli interrogativi
di Lerner, che nel corso del libro si riconosce più volte il ruolo disagevole dell’“ebreo buono”, sono altri, che
il suo corpo a corpo è piuttosto con la sua gente, con la complessità vertiginosa di un’appartenenza dai
margini a un centro in caduta libera. Lo capisco e mi sforzo di immaginare i costi di un tentativo
controcorrente, per sua natura inevitabilmente solitario. Eppure, rimugino, se il problema fosse proprio
questo, questa fissazione su di sé, questo sbarramento dell’orizzonte, questo fermarsi sulla soglia di casa,
questo continuare a interrogarsi su ciò che di terribile è accaduto a te, alla tua famiglia, ai ‘tuoi’ senza riuscire
ad assumere quello sguardo analogico teorizzato tanti anni fa da Tzvetan Todorov. So che la memoria
traumatica crea fortezze e blinda il pensiero. So che l’invito di Gad Lerner a riscoprire il “filone ebraico della
tolleranza” – come lo definiva Primo Levi – e a onorare la figura del Giusto dovrebbe bastarmi. E invece
credo serva qualcosa di più, una mossa a lato. Perché Gaza, se tutto si riduce a una questione di odio e amore
per Israele? Se dici Gaza, devi dire Gaza. 

E così propongo a lettrici e lettori di leggere attentamente questo libro “dettato dall’urgenza degli eventi” per
provare a immaginare quali sono le immagini mancanti, quale il fuori scena sincronico e diacronico che gli fa
da tacito sfondo. “A meno che non si venga colti dal panico”, infatti, “l’oscurità tende a ridurre la fretta. C’è
più tempo”.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



