
 

Alla ricerca dell’Uno perduto 
Riccardo Manzotti
19 Giugno 2024

Se la natura contiene tutto, allora anche l’essere umano deve essere dentro la natura e la sua comprensione
non deve essere considerata un elemento estraneo. Einstein osservò che «l’eterno mistero del mondo è la sua
comprensibilità». Siamo abituati a guardare a noi stessi con un occhio diverso da quello con il quale
guardiamo al mondo fisico: persone da una parte e cose dall’altro. Eppure, questa doppia prospettiva strabica
rompe l’unità della realtà e presuppone di sapere molto più di quanto non si sappia. Gli esseri umani – gli
esseri intelligenti, animali non umani e, in futuro, intelligenze artificiali – potrebbero essere il modo che la
natura ha trovato per comprendere se stessa. L’essere umano è qualcosa di più di una piega della realtà? Sono
domande che vanno al fondo della nostra esistenza e della nostra cultura. 

Come la fisica ha bisogno di trovare un punto di osservazione, così la psicologia e la filosofia devono
appoggiarsi su un fondamento che superi la dimensione personale. Eppure questo connubio tra fisica e
filosofia, così urgente oggi, è un tema che raramente viene affrontato per timore che, uscendo dai limiti
angusti di discipline specifiche, non si disponga della precisione e dell’autorevolezza richieste. Il fisico
quantistico Heinrich Päs, autore di Uno, L’idea Antica che contiene la fisica (Bollati Boringhieri, 2024) non
ha – è evidente – non ha nessuna di queste paure e ha pubblicato un volume affascinante per ampiezza e
profondità. Il filo rosso è la domanda: possiamo trovare una unità che lega esistenza individuale e universo,
soggetto e oggetto, filosofia e scienza, persino religione e natura? Il libro copre un orizzonte vastissimo e non
può, inevitabilmente, fare giustizia a tutti gli autori che vorrebbe includere in un abbraccio quasi universale,
ma questo è un peccato veniale. Troviamo affiancati Eriugena, Agostino, Einstein, Bohr, Everett, Cusano,
Zeh, le Upanisad, gli dei egizi in un grande affresco che è una sorta di cover della fisica e della filosofia alla
Sgt. Pepper's Lonely Hearts Club Band. Nella stessa pagina si può andare dalle intuizioni mistiche di Eckhart
all’entanglement di Schrödinger. Qualcuno potrebbe storcere il naso, ma sarebbe una critica ingiusta. Non si
può accusare un supermaratoneta di non avere la precisione di un quattrocentometrista. Al contrario, il libro
di Päs ha il merito di confrontare, lungo le sue dense 337 pagine, una quantità enorme di autori che, nel corso
del pensiero Occidentale, hanno inseguito – e forse intravisto – l’unità di fondo al cuore della natura e della
nostra esistenza. Non a caso, il titolo del volume si richiama proprio all’unità che potrebbe costituire la cifra
finale (o iniziale), l’alfa e l’omega, della realtà. 

Il problema è quel ripiegarsi della natura che dà luogo al nostro esserci, il passaggio dall’essere del mondo al
nostro essere nel mondo. Questo interrogativo, che la filosofia ha affrontato e cercato di esplicare, non è
affatto scomparso con la fisica moderna. Anzi ha trovato una nuova declinazione che, nella relatività,
corrisponde al problema dell’hic et nunc e, nella meccanica quantistica, è il salto tra il potenziale inosservato
e l’osservato in atto. Se, da un lato, la realtà sembra non richiedere la presenza del punto di vista, dall’altro
l’universo sembra perdere la sua cifra unificante senza un occhio che guarda. Il passaggio dall’oggetto al
soggetto è poi così diverso dal passaggio dalla potenza all’atto? Lo stesso Aristotele aveva colto che l’anima
è, in potenza, tutte le cose. Non è un caso che Päs, ventitré secoli dopo, dedichi tante pagine alla coscienza –
la nostra esistenza – quante alla decoerenza – il determinarsi del mondo materiale secondo la meccanica
quantistica: se l’universo è tutti i possibili, perché io sono solo uno di essi? Perché l’esserci del soggetto si
annida nell’essere del mondo?

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/alla-ricerca-delluno-perduto
https://test.doppiozero.com/riccardo-manzotti
https://www.bollatiboringhieri.it/libri/heinrich-pas-luno-9788833942704/


La lettura del volume dimostra che la fisica non ha affatto eliminato la metafisica, nella misura in cui
quest’ultima è l’espressione della struttura della realtà; l’ha soltanto raccontata con parole diverse – forse,
oltre al greco, i filosofi moderni dovrebbero mettere anche le equazioni della matematica. Il pregio di Päs è
far incontrare concetti e termini che raramente camminano insieme a causa di quella insondabile fossa
tettonica che ha separato i due continenti della cultura umanistica e delle science naturali; una
contrapposizione che si alimenta di speculari ignoranze. La distanza tra parola e numero – tra lettere e cifre,
tra forma e materia – nasconde il pregiudizio metafisico secondo cui l’essere umano, in quanto soggetto
dell’esserci, sia in qualche modo esterno alla natura, in quanto oggetto dell’esistere. Ma questa è una tesi
metafisica, non un fatto certo: cogito ergo sum o sum ergo cogito?

In effetti, il libro di Päs arriva in un momento in cui si assiste a una lenta erosione delle prerogative
dell’umano. Dalle neuroscienze all’intelligenza artificiale, la presunta specialità dell’essere umano è messa in
discussione. Allo stesso tempo, però, come in un nastro di Moebius dove ogni lato, se percorso abbastanza a
lungo, diventa il suo opposto, il soggetto scompare da una parte per ricomparire dall’altra. Per molti, magari
più abituati a pensare alla mente da un punto di vista interiore, può sembrare strano, ma il soggetto è ri-
spuntato proprio dove nessuno pensava di trovarlo: studiando la natura e riscrivendo le leggi dell’universo. E
qui, ovviamente, torniamo alla coincidenza degli opposti di Cusano e notiamo che il progresso della fisica è
stato un cammino dal molteplice verso l’unità. La grandezza di Newton, per dire, è consistita nel saper dire
perché la mela e la Luna, pur sembrando diversissime – la mela cade sulla testa e la Luna sembra descrivere
moti circolari perfetti – stiano in realtà facendo esattamente la stessa cosa. Ovviamente, non basta dire, come
Talete, che tutto è acqua, bisogna anche spiegare come mai, se tutto è uno, tutto sembra diverso. 

Nella scienza, ogni passo in avanti nasconde una sottrazione, nello spirito di Ockham che ammoniva di non
moltiplicare gli enti. Argutamente, Borges ricordava che lo specchio è diabolico perché, come la copula,
moltiplica gli enti e l’etimologia di diavolo riporta alla divisione. Il processo opposto è la scoperta dell’uno
che sottostà al molteplice. Ma se tutto è uno, perché si divide? E come mai c’è questa contrapposizione tra
noi e il mondo, tra osservatore e osservato, che poi è il vulnus irrisolto al cuore della meccanica quantistica e,
in fondo, anche della metafisica classica? Si ritorna incessantemente al punto di partenza, ma non si è mai gli
stessi e, quindi, non si ritorna mai veramente allo stesso punto. 

Fisica e natura, soggetto e oggetto, essere e apparire, uno e molteplice sono i poli di questa danza che –
idealmente come Shiva o Dioniso ma in concreto nella vita di filosofi e scienziati – incarna la vita, la potenza
autogenerante, la natura naturante di Spinoza, lo Streben di Faust, l’immanenza pura in atto, la realtà multipla
di Mercurio, l’esistenza relativa. In opposizione a questo moltiplicarsi forsennato, a questa realizzazione di
tutti i possibili, a questo divenire inarrestabile si staglia la figura dell’uno immobile, del dio crudele perché
geloso della vita, dell’Apollo dalla luce abbagliante, dell’uno trascendente, della trascendenza sterile perché
non generata e non generante, del pensiero senza oggetto, della coscienza pura della meditazione. Come si
passa da essere a divenire se, come dicevano Severino e Parmenide, l’essere è e non può non essere. Il vertice
della piramide brunelleschiana è fuori dallo spazio e per questo è senza dimensioni.

È facile dire, «io sono qui e guardo la natura», ma questo io e questo qui dove sono? Come può la natura
curvarsi su se stessa? Questa piega, questa natura cum-plica, è il tema di un disegno che l’autore ripropone in
tante versioni: la cosiddetta U di Wheeler (vedi l’immagine sotto). John Wheeler è stato un fisico del
Ventesimo secolo capace di intuizioni straordinarie e, come tutti i protagonisti del pensiero, si interrogava
sull’interrogarsi; come è possibile che il mondo veda se stesso. L’osservazione, che è il punto di appoggio su
cui tutta la scienza fa leva, è bizzarramente fuori dalla fisica. Come si vede dalla U, il tratto verticale destro
scende e, invertendo la sua direzione, risale nel tratto di sinistra diventando un occhio che guarda indietro e
perde la sua unità. La U, graficamente, è una lunga I (che in inglese, lingua madre di Wheeler, evoca l’io)
che, curvandosi, produce una dualità.



I fisici del Ventesimo secolo hanno cercato nelle equazioni quella autoconsapevolezza che Hegel cercava
nella fenomenologia dello spirito; l’indecidibilità nelle equazioni della logica scoperta da Gödel ha analogie
con l’autoriflessione della coscienza. La nostra esistenza non può essere un residuo ontologico da ignorare. Il
principio antropico di Barrow e l’imperativo categorico di Kant inseguono quelle condizioni trascendentali
che il nostro esserci di soggetti pone all’essere dell’oggetto. Se ci siamo, l’universo deve essere tale da
permettere la nostra esistenza: la natura non fa miracoli.

Uno dei pregi del libro è la ricchezza di elementi biografici capaci di conferire spessore esistenziale alle
controversie concettuali: indimenticabile il fallimento dell’incontro tra due delle maggiori menti della
rivoluzione quantistica – Niels Bohr e Hugh Everett – destinati a non capirsi. D’altronde, se la natura trova
voce nelle nostre vite, non si possono disgiungere idee e giornate, verità ed esistenza individuale. In questo
itinerario, Päs racconta l’impegno degli esseri umani nel dar voce all’inaudito in contesti che, quasi sempre,
sono dominati dall’inerzia conservatrice della tradizione. Se nel Seicento Bruno fu messo al rogo, in tempi
recenti le comunità di studiosi «sviluppano uno stigma molto potente nei confronti di chiunque sia
sacrilegamente critico nei confronti dei fondamenti del paradigma corrente». Eppure anche oggi, come in
passato, ci troviamo di fronte all’ennesima crisi delle certezze; al punto che molti lamentano che si è
«innescata una crisi impressionante nella fisica fondamentale». Alla radice di questi scricchiolii, c’è ancora
quel taglio netto dell’esistere – braccio sinistro della U, I, 1, io, uno, identità – che non trova posto nel dogma
della natura e che siamo noi. Forse, l’ostacolo che ci impedisce di trovarci non è qualcosa che non sappiamo,
ma piuttosto la presunzione di sapere qualcosa che crediamo di sapere e che, come nelle migliori rivoluzioni
scientifiche, dobbiamo riconoscere di non sapere.



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



