
 

Forrest Gump: la vita come una scatola di
cioccolatini 
Daniela Brogi
6 Luglio 2024

Da quando è uscito, ci sono stati diversi possibili modi di vedere Forrest Gump, il film interpretato da Tom
Hanks con la regia di Robert Zemeckis, distribuito nelle sale americane esattamente trent’anni fa, il 6 luglio
del 1994 - in Italia debuttò dopo l’estate, il 6 ottobre. 

Il primo modo è pienamente novecentesco. Riguarda infatti coloro che andarono subito al cinema, e proprio
nel medesimo giro di settimane di Pulp Fiction (Palma d’oro a Cannes), proiettato in Italia a partire dal 28
ottobre. Entrambi i lavori sbancarono ai botteghini, ma agli Oscar 1995 fu il film di Zemeckis a conquistare il
banco dei premi. Perché “più sentimentale e facile” del secondo, che invece era così di rottura e sperimentale,
fu detto in molti casi; e in nome del pregiudizio per cui un grande racconto popolare sarebbe, per principio,
più semplice da realizzare e dunque anche meno significativo, in termini critici. In effetti, molte frasi
leggendarie pronunciate da Forrest Gump funzionerebbero da antidoti perfetti contro simili malintesi.
Tuttavia passiamo al secondo modo in cui è stato visto il film, vale a dire alla televisione. All’epoca del
lockdown, per esempio, appariva di continuo nelle nostre case. E puntualmente, come del resto continua a
accadere, era difficile resistere al richiamo di guardare ancora un’altra volta. Perché Forrest Gump ci chiama,
per l’appunto, procurando effetti sia magnetici sia riparatori; ci trascina dentro un tempo fuori dal tempo,
come sanno fare i miti. 

La terza possibilità di visione è legata poi all’arrivo delle piattaforme digitali, che consentono di recuperare
immediatamente le singole scene o il film intero. Infine, un modo ulteriore consiste nel ripassarne
mentalmente le immagini, come può succedere anche adesso. Forrest Gump, che ha raggiunto il trentesimo
anno di vita, riguardato oggi ci parla di una stagione storica abbastanza distante e diversa (al di qua, per
esempio, dagli attacchi alle Twin Towers), e che potrà sembrarci anche “ingenua”, in termini di esperienza
visuale della storia pubblica – circostanza che a maggior ragione può accrescere il potere di incantamento del
film. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/forrest-gump-la-vita-come-una-scatola-di-cioccolatini
https://test.doppiozero.com/forrest-gump-la-vita-come-una-scatola-di-cioccolatini
https://test.doppiozero.com/daniela-brogi
https://www.doppiozero.com/pulp-fiction-ventanni-dopo


Modern Times (Tempi moderni, Charlie Chaplin, 1936).

Les Bas-fonds (Verso la vita, Jean Renoir, 1936).



Forrest Gump (Robert Zemeckis, 1994). 

Il fatto è che Forrest Gump si riferisce a un mondo reale e immaginato in cui l’incontro tra vita privata e
storia collettiva era reinventato e rappresentato secondo tecniche e abitudini di osservazione che negli anni
Novanta, con il film di Zemeckis, portarono un linguaggio nuovo, ma oggi potranno apparire ormai desuete;
oggi, tra l’altro, che, se ci sediamo su una panchina pubblica, difficilmente attaccheremmo discorso con gli
sconosciuti accanto a noi; semmai ci connetteremo con l’iPhone, comportandoci ancora, in effetti, da
spettatrici e spettatori delle vite degli altri, ma come creature mutanti di un mondo cambiato. Eppure,
malgrado il senso di una distanza, le verità di Forrest Gump resistono, anzi forse sono anche questi aspetti
“sentimentali” legati alla sensazione di un cambiamento (o persino di una perdita) che lo fanno agire ancora
come un racconto che ci coinvolge. 

Non se ne devono necessariamente trarre delle conclusioni di valore, ma è interessante notarlo: per quanto
possa sembrare incredibile, se guardiamo a come reagiscono alla visione le persone che hanno vent’anni
oggi, Forrest Gump sembra reggere più di Pulp Fiction alla prova del tempo. Non significa dire che sia
migliore. Tuttavia, la riconfigurazione del mondo e delle sue narrazioni in una grande polpa reticolare
smontabile e rimontabile di cui ci parla l’opera di Tarantino è una forma di situazione e di percezione (sia
cinematografica sia reale) che ormai in molti sensi è diventata esperienza comune. Anche Pulp Fiction ha
compiuto trent’anni, e l’ironia è un codice molto più fragile e soggetto al tempo. Quella forma filmica così
paradossale a livello di intreccio – e esteticamente ammirevole secondo il gusto e i codici della sua stagione –
oggi, in effetti, può impressionare meno di quanto non faccia ancora la storia di Forrest: di quel “freak” che
continua invece a essere famigliare e al tempo stesso straniante, o entrambe le cose assieme; famigliare come
chi parla di qualcosa che sentiamo che ci manca e dunque abbiamo bisogno di continuare a vedere esistere. 



Conosciamo bene la vicenda. Il film inizia con una panoramica a volo d’uccello che progressivamente,
assecondando la traiettoria aerea di una piuma, stringe il campo verso terra, su una strada trafficata di città, e
poi, scendendo ancora, su un uomo di circa quarant’anni, seduto su una panchina alla fermata di un autobus.
Dopo aver raccolto la piuma che si è posata ai suoi piedi, e averla conservata tra le pagine di un vecchio libro
illustrato che si trova in una piccola valigia (contenente anche un tubetto di dentifricio, un giornale, una
racchetta da ping pong, una palla da baseball, dei calzini e altri capi di vestiario), l’uomo comincia ad aprire
la seconda cosa che porta con sé (oltre alla valigia). È una confezione regalo di cioccolatini. 

Siamo all’inizio degli anni Ottanta. Intanto, nel flusso delle immagini in movimento, arriva a sedersi sulla
panchina anche una donna nera, con gli abiti da lavoro di un’infermiera. L’uomo la saluta, si presenta –
«Hello. My name is Forrest. Forrest Gump» – e le offre un cioccolatino, aggiungendo che lui potrebbe
mangiarne un milione e mezzo e che la sua mamma diceva sempre che la vita è come una scatola di
cioccolatini, non sai mai cosa ti capiterà. Ascoltando quelle prime battute, cominciamo a mettere a fuoco che
c’è qualcosa di strano, e a maggior ragione vogliamo sentire di più. Sta parlando un uomo dal corpo adulto
che si esprime in modo differente, seriamente infantile, come qualcuno che un tempo veniva definito
“ritardato”, passando oltre e senza aggiungere altro. Invece qui la storia la manda avanti proprio lui, perché
da questo momento, per le due ore successive del film, Forrest attacca a raccontare la sua vita, nell’arco di
sette flashback scanditi da brevi scambi con altre quattro persone che via via e per caso si siederanno sulla
stessa panchina. E così prende vita l’autobiografia di un idiota, come la definisce il narratore del romanzo
omonimo (scritto da Winston Groom e pubblicato nel 1986) da cui è tratto il film. 

Si riparte dall’infanzia, in Alabama. Siamo in un ambiente ostile alla diversità, ma grazie alla madre (Sally
Field) che ha fatto di tutto perché il ragazzino non fosse discriminato, e con il sostegno della piccola amica
Jenny, che è stata la prima a incoraggiarlo a correre, Forrest diventa via via protagonista di favolose
esperienze. Sono tutte avventure incredibili di attraversamento fisico e simbolico, che via via lo porteranno,
senza nemmeno saperlo e men che mai curarsene, a diventare un campione sportivo, un eroe di guerra, un
grande manager, e a incontrare, tra gli altri anche le figure e le situazioni più emblematiche e iconiche della
storia americana dagli anni Cinquanta al 1981, spesso interagendo creativamente con loro: Elvis Presley,
John Lennon, la guerra in Vietnam e lo scandalo Watergate, il Black Panther Party, i presidenti  Kennedy,
Johnson e Nixon.



Le due costanti del viaggio straordinario di Forrest nella storia e nello spazio americano, sono la fiducia nella
vita trasmessagli dalla madre e l’amore incondizionato per Jenny (Robin Wright), creatura aerea e irrequieta
– abusata da un padre alcolizzato. Per tutto il racconto, Jenny appare e scompare magicamente nella biografia
di Forrest, vivendo intanto la stagione dell’emancipazione giovanile degli anni Sessanta, passando da
relazioni tossiche, dalla droga, e continuando sempre a scappare, come per illudersi di sottrarsi al dolore che
si porta dentro. Lo fa anche dopo esser temporaneamente tornata da Forrest, nella casa in Alabama, dove i
due giovani finalmente una notte fanno l’amore, prima che la donna, all’indomani, sparisca di nuovo. Proprio
questo abbandono ha portato Forrest a sciogliere la sua malinconia mettendosi a correre, per tre anni, due
mesi, quattordici giorni e sedici ore; fin quando, tornato a casa, un giorno riceve una lettera di Jenny che gli
chiede di andare a trovarla a Savannah. Eccoci al punto in cui i due piani narrativi del film si ricongiungono,
perché il tempo del racconto di Forrest, sulla panchina, e il tempo della storia raccontata fin qui finalmente si
incontrano. Una signora sedutasi accanto a lui osserva en passant che l’indirizzo dove l’uomo deve andare
non è lontano da raggiungere a piedi. Via! è il momento di correre di nuovo, a casa di Jenny, dove Forrest
incontrerà anche Forrest junior, il figlio di Jenny e suo. Ammalata (di epatite C) la madre ha scelto infatti di
presentare e affidare il piccolo a Forrest. Dopo il matrimonio e la morte di Jenny, il film si conclude come era
iniziato: con Forrest che, ancora seduto, di nuovo alla fermata di un bus, ma stavolta nella terra d’infanzia, in
Alabama, si mette a aspettare il ritorno del suo bambino da scuola. Forrest Gump, che ci consegna uno dei
più ritratti più belli di una madre, racconta anche, a pensarci la storia di come si può diventare un buon padre.

https://travegeo.com/Forrest_Gump
https://travegeo.com/Forrest_Gump


Forrest Gump, film così pieno di scarpe, di fughe tra i campi o nella foresta attaccata dalle bombe, di
camminate romantiche, di primi passi sulla luna, di gambe prima perdute e poi ritrovate e di maratone, è un
grande racconto su come lo slancio all’andare, anche in senso figurato, metta in salvo. L’ottimismo e la
potenza narrativa di Forrest riguardano anche lo schema fiabesco della sua storia, dove c’è un personaggio
straordinario che anche da adulto mantiene miracolosamente dei tratti infantili, e, attraversando spazi
sconfinati e superando regole e ostacoli, dopo incontri e esperienze eccezionali, conquisterà la sua amata.

Lo schema narrativo è scandito dalla ricorrenza continua di situazioni e spazi che in molti casi si ripetono (la
panchina, l’albero, il tema dell’attesa del bus, la stessa camera dove morirà la madre, prima, e Jenny poi, la
piuma che nel finale riprende il volo), componendo un sistema di riprese e di rime interne che sottolinea



alcuni motivi chiave (è il caso, per esempio, della canzone del 1973 Free Bird del gruppo rock Lynyrd
Skynyrd, usata quando Jenny è sul punto di suicidarsi, che riprende la preghiera pronunciata dalla donna, da
bambina, per scongiurare la violenza del padre).

Oltre che in termini visivi e drammaturgici, lo stile della ripetizione riesce anche a rappresentare, senza
spiegarli o patologizzarli, anzi facendoli esistere come forma naturale del film, certi stili tipici dei disturbi
dello spettro autistico: come, per esempio, la propensione per abitudini di vita, di comportamento e di
linguaggio identiche e regolari. Anche questo motivo diventa, paradossalmente, un punto delicatissimo di
forza del film, perché accade proprio così: c’è realmente qualcosa di fiabesco nella complessità delle persone
diversamente speciali che, nella vita reale, somigliano a Forrest – il discorso ci porterebbe lontano, ma è
interessante osservare che questo film – per esempio anche attraverso l’amicizia tra Forrest e Buba – rovescia
anche uno dei pregiudizi più razzisti e micidiali in tema di autismo, vale a dire il principio per cui le persone
autistiche andrebbero isolate perché preferirebbero vivere dentro di sé. Tra l’altro, Forrest, che, come spiega
la madre, ha il nome di un generale confederato, potrebbe forse ricordare anche il nome di “Forest”, una
cittadina del Mississippi nota anche per essere stata, nel 1933, la città natale di Donald Triplett, prima
persona a cui è stato diagnosticato un disturbo autistico.

https://www.youtube.com/watch?v=ZxtbWWRNlTQ
https://en.wikipedia.org/wiki/Donald_Triplett


Who Framed Roger Rabbit (Chi ha incastrato Roger Rabbit?, Robert Zemeckis, 1988).

Tom Hanks ha raccontato di esser stato molto incerto sugli esiti del lavoro mentre girava le scene sulla
panchina. È un particolare significativo, perché conferma quanto la riuscita del film, in questo caso più che
mai, non dipenda da elementi isolati, ma dalle armonie dell’insieme. Sia Forrest Gump, in quanto
personaggio, sia l’opera cinematografica omonima, sono entrambi, infatti, delle meravigliose creature ibride
che si contengono e si raccontano reciprocamente. La riuscita del film deve molto a questa perfetta
corrispondenza tra livelli formali e livelli simbolici. Non c’è soltanto un singolo aspetto vincente, ma un
risultato che premia un concetto di cinema come esito di un lavoro collettivo.

Il regista, Robert Zemeckis, già collaboratore di Spielberg, ha ideato scritto e diretto la serie di Ritorno al
futuro (1985, 1989, 1990); nel 1988 aveva realizzato con Chi ha incastrato Roger Rabbit un crossover tra
cartoni animati e attori in carne ed ossa; nel 1992 La morte ti fa bella. Sono tutti film che sviluppano
immaginosamente i progressi della tecnologia in tema di conservazione e riuso della memoria, facendo
dialogare in modo paradossale e vertiginoso situazioni temporali diverse e messe a specchio. Questo sistema
di rovesciamenti e di compresenze stranianti torna, ricreato, anche in Forrest Gump, a partire dalle trovate
tecniche con cui, malgrado ancora non esistesse il digitale,  si “infila” Forrest nei filmati di repertorio dei
grandi eventi storici;  mostrandoci così il protagonista, per esempio, mentre stringe la mano a John Fitzgerald
Kennedy, dicendogli «Devo fare pipì»; o accanto a John Lennon, in un talk show durante il quale Forrest
suggerisce indirettamente uno spunto per la canzone Imagine.

Nella maggior parte dei casi i falsi d’archivio funzionano come un nuovo racconto, di secondo grado, che si
intromette, attraverso il riquadro della tv, nel campo narrativo principale, invertendo il rapporto tra centro e
periferia – per esempio, all’epoca dello sbarco sulla luna, di cui arriva di scorcio la notizia via tv mentre tutti
seguono la partita di ping pong di Forrest. Questo sistema di innesti funziona, oltre che a livello visivo e
narrativo, in senso umoristico e simbolico, perché la promiscuità dei codici e delle immagini, intrecciandosi
alla diversità del protagonista, agisce, per così dire, da logica creativa. Questo, infatti, è quello che Forrest fa
continuamente, sia in prima persona, sia attraverso il linguaggio cinematografico e gli effetti speciali che lo
fanno esistere: diventa un dispositivo speciale di reinnesto e rimessa in prospettiva della storia, vale a dire la



sua storia, quella degli altri, quella dell’America, e persino la nostra storia di spettatrici e spettatori. Noi che,
al cospetto di Forrest che ci guarda da quella panchina (sistemata su un piano rialzato, come su un
palcoscenico teatrale), noi che infatti ci rispecchiamo nella sua diversità, e siamo noi a esserne contenuti. Il
paternalismo patetico con cui si guarda spesso alle persone “strane”, trattandole da creature aliene rispetto al
perimetro del nostro concetto di normalità, in un certo senso è ribaltato. Qui è la stranezza che ridà forma e
contenimento alla nostra (presunta) normalità.

La trovata della panchina, anche come situazione spettatoriale da cui ripercorrere la storia, è un’idea di
sceneggiatura geniale – l’Oscar a Eric Roth, per la sceneggiatura non originale, è più che meritato. Anche
questa è una qualità per cui Forrest Gump resiste alla prova del tempo; un’originalità, tra l’altro, che anche
grazie alla sceneggiatura e alla reinvenzione tecnica rende il film un racconto molto più potente del libro da
cui è tratto. La ricchezza di professionalità diverse che possono essere mobilitate dalla fabbrica del cinema
operano al meglio nella reinvenzione di un personaggio che è contemporaneamente polimorfico e sempre
uguale; e che non potremmo mai separare, per esempio, dalle invenzioni linguistiche create per lui – e
restituite in italiano dal doppiaggio di Francesco Pannofino. È impossibile immaginare Forrest senza il lavoro
di Hanks sugli accenti e le particolarità di pronuncia – e per averne un’idea, si può confrontare il risultato
finale, in cui Hanks ha fatto suo anche l’accento del ragazzino che interpreta il protagonista da piccolo, con il
provino originario.

https://www.youtube.com/watch?v=sII9sBG94mk


Andrew Wyeth, Christina's World, 1948.

Ma perché Jenny, lei che ha insegnato a Forrest che ci si salva correndo, proprio lei invece non si salva,
mentre lui sì? Perché certe volte le pietre da tirare addosso a una casa non bastano: «Sometimes, I guess there
just aren’t enough rocks», commenta Forrest, che infatti più avanti nella storia chiamerà una ruspa.

Ma una risposta più complessiva può indirettamente arrivarci da una scena ambientata nell’ospedale da
campo in Vietnam, dove sono ricoverati sia Forrest, sia il Tenente Dan Taylor (Gary Sinise), portato in salvo
dal protagonista contro la sua volontà. Con molti sforzi, perché entrambe le gambe sono state amputate al
livello del ginocchio, Dan di notte riesce a tirare giù dal letto, violentemente, Forrest e gli rivolge queste

https://www.moma.org/collection/works/78455?fbclid=IwZXh0bgNhZW0CMTAAAR1ez7pJTCQRrom8hThNbez2SpP3lQUdXrwyWmeOXoy4cFDL2VM8NxRebnc_aem_eTBhCAE1gXPbUb6TLVoVaQ


parole arrabbiate: «Ora ascoltami. Abbiamo tutti un destino. Niente succede per caso. Fa tutto parte di un
piano! Avrei dovuto morire là fuori, con i miei uomini, invece ora sono solo un maledetto storpio, un mostro
senza gambe! Guarda, guarda questo! (costringendo Forrest) Lo sai cosa significa non essere in grado di
usare le gambe?». «Sì Signore, lo so», risponde Forrest, che prende sempre tutto alla lettera e anche qui
dunque svuota sempre in modo straniante la pretesa di enfasi dei suoi interlocutori. «Hai sentito cosa ho
detto?», prosegue Dan strattonandolo: «Mi hai derubato! Io avevo un destino! Avrei dovuto morire in quel
campo con onore! Quello era il mio destino e tu me l’hai derubato!». Dan scoppia a piangere e abbandona la
testa sul torace di Forrest, chiedendogli con un tono adesso sconfortato: «Capisci quello che sto dicendo,
Gump? Non avrebbe dovuto succedere, non a me. Io avevo un destino. Ero il tenente Dan Taylor». Stacco di
inquadratura e messa a fuoco frontale di Forrest, che dice: «Lei è ancora il Tenente Dan». 

Nella risposta di Forrest vive l’anima del film. Quelle parole che rovesciano tutta la retorica della guerra in
Vietnam, come pure il mito esclusivo della maschilità come modello unico di virilità militare e aggressiva,
quelle parole ci indicano anche la logica narrativa e formale di Forrest Gump. «Lei è ancora il Tenente Dan»,
dice Forrest – che, ricordiamolo, prima di tutto è entrato nella storia che stiamo guardando come narratore:
questa è la sua prima e più importante funzione. Forrest, infatti, non è solo protagonista, ma artefice della sua
storia, anche in termini cinematografici. È un narratore: questa è la sua forza e la sua verità, che dunque è
anche fiabesca, ma non soltanto. 

«Lei è ancora il Tenente Dan»: la resistenza di un’identità sta nella capacità di costruire uno sguardo e un
racconto buono che organizzi e contenga le proprie memorie – come fa Forrest raccontando via via la sua vita
– e conservando i propri oggetti talismano. Anche per questo è così emblematica la prima indimenticabile
immagine di sé che ci consegna Forrest, quando entra in scena su una panchina (che funziona
simultaneamente da dispositivo narrativo e contemplativo), e, aspetto non meno importante, in compagnia di
due oggetti-contenitori (la valigetta e la scatola dei cioccolatini). Quei due elementi non sono decorativi e
basta, perché il contenimento è esattamente la più grande lezione che con fiducia e amore è stata consegnata
al protagonista dalla sua meravigliosa madre.



La leggendaria scatola di cioccolatini, in questo senso, è una metafora più complessa di quanto non potrebbe
sembrare, proprio perché è “una scatola”, vale a dire un oggetto che, come un’inquadratura, contiene; e in
più, attraverso l’azione del dono, stabilisce una relazione, una reciprocità, in questo film che continuamente
ci parla non solo dell’andare, ma di situazioni, oggetti, scatole, case, cassette postali, lettere, persino
televisori che sono essi stessi scatole, narrazioni che contengono.

Ci può essere una “dolcezza” della vita che non è semplicemente un fatto di gusto o di golosità, banalmente
paragonabile a quando non si smetterebbe mai di mangiare cioccolata. Come un oggetto che si porta con sé,
si offre, si apre, si conserva e si porta in regalo, la dolcezza di cui parla quella scatola contiene la verità
gratuita eppure preziosa di una vita che ha fatto pace con gli eventi inaspettati e con la perdita “contenendo”:
proprio attraverso l’arte del racconto.  

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



