DOPPIOZERO

L essico Foucault. Genere

Carlotta Cossutta
30 Luglio 2024

«Lungo le grandi linee di sviluppo del dispositivo di sessualita a partire dal XIX secolo, assistiamo

all’ elaborazione dell’ idea che esiste qualcos atro chei corpi, gli organi, le localizzazioni somatiche, le
funzioni, i sistemi anatomo-fisiologici, le sensazioni, i piaceri; qualcosad’atro e di piu, qualcosache hale
sue proprietaintrinseche e le sue leggi proprie: il “sesso”. Cosi, nel processo d'isterizzazione della donna, il
“sessp” e stato definito in tre modi: come cio che appartiene in comune all’ uomo e alla donna; o come cio
che appartiene per eccellenza all’ uomo e manca dunque alla donna; o ancora come cio che da solo costituisce
il corpo delladonna, subordinandolo interamente alle funzioni di riproduzione e perturbandolo
incessantemente con gli effetti di questa stessa funzione».

Cosi scrive Foucault ne La volonta di sapere, segnalando I’ intreccio che creal’invenzione di qualcosa come
il sesso el ruolo di questainvenzione nei processi biopolitici di costruzione della sessualita finalizzata alla
riproduzione. In queste righe emerge anche quanto le linee di potere e sapere che costruiscono il sesso si
iscrivano sui corpi e come agiscano in maniera differente per produrre I’ intreccio trail singolo corpo ela
popolazione, trai soggetti e lasocieta. A partire da queste premesse non stupisce che Foucault sia stato
frequentemente utilizzato come punto d’ appoggio per quelle teorie e quel movimenti che mirano a sovvertire
la norma sessuale, ma allo stesso tempo a riconoscere la natura opaca del soggetti. Femministe, lesbiche,
omosessuali, queer, persone trans* hanno trovato in Foucault un alleato per riconoscere le proprie forme di
resistenza e per leggere le linee di potere che passano dai e sui propri corpi, ma anche per reinventare
eterotopie che rinunciano alla pretesa di un’innocenzaa cui tornare, di unavita primadel potere.

Leteorie di Foucault sono state utili ai femminismi nellaloro sfidaai paradigmi del sapere occidentale. In
particolare, centrale per alcuni femminismi é stata la critica foucaultianaai modi classici di pensare al
soggetto come a un essere razionale e unificato, dotato di un nucleo o di un’essenzafissa, tanto chein
Nietzsche, la genealogia e la storia troviamo | affermazione che «nulla nell’ uomo — nemmeno il suo corpo —
e abbastanza saldo per comprendere gli atri uomini e riconoscersi in essi». Non esiste un corpo “naturale’ o
un soggetto umano pre-discorsivo ed essenziale che sia, come ci ricorda Fouacult in Sorvegliare e punire,
amputato, represso, alterato dal nostro ordine sociale, «mal'individuo vi & accuratamente fabbricato, secondo
tutta unatattica di forze e di corpi». E spesso questo commento di Foucault sul modo in cui viene prodottala
soggettivita ha richiamato alla mente I’ ormai celebre frase di Simone de Beauvoir: non si nasce, masi
diventa, donna.

Nellaloro introduzione all’ antol ogia Feminism and Foucault, Irene Diamond e Lee Quinby individuano
guattro convergenze trai progetti teorici di una parte del femminismo e Foucault: identificano il corpo come
sito di potere, considerano il potere come situato e orizzontale, enfatizzano la centralita del discorso, criticano
il pregiudizio dell’umanesimo occidentale nei confronti del maschile e la sua pretesa di universalita. In queste
convergenze diventa centrale il discorso sul sesso come fattore centrale della proliferazione dei meccanismi

di disciplina e normalizzazione, al centro di un sistemadi «pratiche di divisione» che separano il folle, il
delinquente, I’ isterica e I’ omosessuale. Foucault mette in luce due processi distinti e intrecciati: S tratta

dell’ «anatomo-politica del corpo umano», che enfatizza un corpo disciplinato e utile (quindi, «corpi docili»),
e del modello che chiama «biopolitica della popolazione», in cui |’ attenzione dello Stato si rivolge alle
capacita riproduttive dei corpi, alacura, allanascita e allamortalita. 1l corpo diventa un «campo politico»,


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lessico-foucault-genere
https://test.doppiozero.com/carlotta-cossutta

inscritto e costituito dalle relazioni di potere.

Questo cambiamento del potere rende evidente come uno dei campi privilegiati di azione della biopoliticasia
il momento della nascita, inteso come momento di produzione di nuovi individui, di nuove parti della
popolazione. Senzala pretesa di affrontare tutte le implicazioni contenute in questa trasformazione, € pero
interessante notare il silenzio di Foucault sulla specificitadei corpi femminili e dei corpi capaci di portare
avanti una gestazione, come sottolinea Angela Putino che, i\n | corpi di mezzo, sottolinea comei corpi delle
donne divengano «il punto di applicazione di tecniche che, sospendendo la sessualita e il desiderio a questa
legato, utilizzano il sesso femminile nell’ ordine della generazione, quale fornitore di materiasiadal punto di
vista biologico che da quello giuridico». Una delle caratteristiche principali della biopolitica, infatti, € quella
di sovrapporre biologia e legge, di ancorare le norme e la normazione a fondamenti biologici e, in quanto tali,
apparentemente incontrovertibili. || campo nel quale questa sovrapposizione trovail suo compimento piu
palese € quello della sessualita, che viene assimilata soprattutto come fenomeno riproduttivo e in quanto tale
interpretata. La nascitadegli individui € lettain chiave biologica comeil risultato di un rapporto sessuale tra
due persone ed e in questa «connessione sessualita-procreazione, che comportamenti considerati effetto di
turbe dell’istinto sessuale diventano fattori di malattia per le generazioni future, e, parimenti, malformazioni
organiche e patol ogie non possono che affiorare in comportamenti devianti» che verranno giudicati non piu
solo su una base giuridica e morale, ma anche condannati da un punto di vista biologico per il loro metterein
pericolo la societa presente e quellafutura. La sessuaitadivieneil banco di provadellabiopolitica e viene
normata secondo un sistema di riferimento che, ci ricorda ancora Putino, «non € pit quello delle discipline
dei corpi e quindi dei ruoli sessuali, ma della sessualita come fattore interno alla normazione del vivente
come tale, in una nuova prospettiva di salute e di futuro da assicurare alla specie umana».



TP OT T IVTV IV TTITIVITIITI

MICHEL
FOUCAULT
La volonta
di sapere

Storia della sessualita 1

UNIVERSALE
< ECONOMICA
FELTRINELLI / SAGGI



Labiopolitica assume cosi il doppio compito di occuparsi dei processi che costituiscono una popolazione e
una specie gettando o sguardo, nello stesso tempo, su ogni singolo vivente, in un continuo rimando

dall’ universale a particolare e viceversa. La sessualita assume una posizione di privilegio proprio perché eil
luogo della connessione tra sapere scientifico e identita personale, tratecnologia e psiche. E lagravidanza e il
momento privilegiato della sessualita biopoliticain quanto momento della creazione di un nuovo individuo,
garanzia della continuazione della specie, ma anche di una nuova soggettivazione, che si attua nella
trasformazione della donna in madre. Questa trasformazione € il momento della produzione di nuove forme
di assoggettamento, con nuove norme e nuovi soggetti, incarnati dalla donna destinata biologicamente a
essere madre.

Questa centralita del biologico e dei suoi imperativi fa affiorare fin nelle sue piu terribili conseguenze il
dispositivo di inclusione ed esclusione che sottende la politica: il vantaggio biologico diventail criterio per
escludere chi non corrisponde alle norme, nascondendo la scelta sotto I’ inevitabilita della natura e delle sue
leggi implacabili: proprio Angela Putino svela come questa centralita spinga «gli individui a sottostare aun
fascino quasi antropologico dell’ autenticitew. 1l discorso sulla maternita é costantemente permeato da questo
fascino: daun lato il sapere-potere medico si presenta come il diretto rappresentante della biologia, dall’ altro
chi cercadi sottrarvisi lo fa proprio in nome di un’ autenticita naturale, finendo per schiacciare le donne ei
loro corpi tra esami e misurazioni daun lato eistinti e sentimenti spontanei dall’ altro, entrambi frutto dello
stesso paradigma biopolitico che unisce corpi e menti. La medicinafinisce per diventare fondamentale per
appagare una domanda di senso, unaricercadi felicita e una gestione dei desideri che diventano parte di
guesto destino biologico, in cui anchei corpi non sono I’emergere di una dimensione imprevistae
inaspettata, ma un dato gia avvenuto, inserito in uno schemadi funzioni e progetti.

La creazione di comunita biologiche per Angela Putino € uno dei grandi rischi del femminismo, ma anche
«di quelle comuni credenze femminili relative alla affermazione di una propriairriducibile identita di
donna». Questa articolazione, questa descrizione di un’ autenticita femminile non fa che riprodurre e
rinsaldare il potere biopolitico, assistendolo nella costruzione di soggetti che trovano nellabiologialaloro
realizzazione. Alcune forme di esaltazione del femminile e del materno, quindi, non fanno atro che inserirsi
nella scia di sapere-potere dal quale vorrebbero smarcarsi, senzariuscire a uscire dalla gabbia del biologico.
Altre sono, invece, le posizioni che «scoprono nel destino del sesso femminile la scelta non voluta, I’ incastro
temibile e pure da combattere in dispositivi di sapere-potere».

Putino recuperain chiave femministalanozione di parrhesia; ed € interessante notare come, accanto ai

cinici, molto spesso citati, la figura che Foucault identifica come spunto per la definizione della parrhesia sia
quelladi Creusanello lone di Euripide: una donnain una societa che esclude sistematicamente le donne e che
trovanella sua storialaforza per prendere la parola pubblicamente.

Creusa, moglie del re di Atene Xuto, era stata da giovane violentata da Apollo, dal quale aveva avuto un
figlio che aveva poi, per la vergogna, abbandonato e creduto morto. Apollo, pero, in segreto, hasavato il
bambino portandolo a Delfi. Anni dopo, Creusa e Xuto si recano proprio a Delfi per sapere come mai non
riescono ad avere figli. Qui Creusa e lone si incontrano e parlano, manon si riconoscono. L'oracolo predice a
Xuto che la prima persona che incontrera uscendo dal tempio sara un suo figlio. All’ uscita, Xuto si imbattein
lone e, credendolo il frutto di una sua avventura passata, |0 convince a seguirlo ad Atene per diventare erede
al trono. Creusa non solo non accetta la decisione del marito — cerchera di uccidere lone e solo I’ intervento
della Pizia spieghera la vicenda— ma affronta direttamente Apollo, in un discorso che per Foucault diventa
un modello di parrhesia. Creusa accusail dio di aver mantenuto il segreto e di aver abbandonato il figlio elo
fa sapendo di non aver piu nulla da perdere. Creusa e una donna e in quanto tale esclusa dalla societa e che
puo trovare un ruolo solo nell’ essere madre di un erede per Xuto; quando questa possibilita le sembra
sfumata si espone pubblicamente, a partire dalla sua storia e dal suo corpo incapace di generare altri figli, per
contestare direttamente la divinita. Laforza dellaparrhesia, percio, come osserva Putino, sta nella capacita di
partire dalla propria storia, dalle cicatrici del proprio corpo e dalla propria vita per mettere in discussione
I"esclusione e svelare forme di potere invisibili, maiscritte nei corpi.



Seil biopotere prende in carico lavita e la sua definizione, laresistenza non puo che partire dalla vita stessae
dall’ esporsi in prima persona. Putino, infatti, sottolinea che «dal momento che la posta di questa biopolitica e
quella condizione che riguardail vivente nel suo essere spoglio, privo di forma, quasi una pura datita
biologica, non e credibile che possano essere morali, diritti e generali forme di civiltai reali punti di
resistenza»: la possibilita di non essere governati in questo modo e a questo prezzo — per dirla con Foucault —
passa dalla capacita di ridefinire un’ azione politica che sappia partire dai corpi, in quanto terreno di dominio
ma anche di sovversione. Putino sottolinea con forza la dimensione plurale dell’ azione politica e parla «dei
corpi, appunto, e non del corpo che é troppo invaghito di senso e costruito sull’ orlo di un’incarnazione che lo
trascende» e che, quindi, rischiadi riprodurre forme di esclusione.



Edited by

Irene Diamond

and
Lee Quinby

Feminism o
Foucault

Reflections on
Resistance




Questo recupero critico di Foucault segnalala necessitadi portare al centro i corpi sessuati con le loro
specificitae, quindi, il concetto di genere. Non e un caso, infatti, che Foucault sia stato spesso accusato di
“sorvolare’ sulle configurazioni di genere del potere, come se, come sottolinea Judith Butler in Fare e disfare
il genere, fosse possibile sostenere che «il potere opera sul genere in modo non dissimile dal modo in cui
opera su altre norme sociali e culturali. In un certo senso, il genere € solo uno trai tanti esempi di operazione
regolatrice di potere». Al contrario, per Butler, «I’ apparato regolatore che governail genere &, esso stesso,
specificamente “di genere”’»: questo non vuol dire cheil potere sia costitutivamente di genere, macheiil
genere stabilizzi un proprio peculiare regime regol atore e disciplinare.

Inoltre, lasceltadi non leggere il genere in maniera differente daaltri regimi di potere conduce notoriamente
Foucault, come esito estremo ma paradigmatico, aritenere che lo stupro siaunaformadi violenza privadi
caratteristiche peculiari. L’ opinione di Foucault, espressa durante una tavolarotonda nel 1977, e che «quando
s punisce lo stupro, e esclusivamente la violenza fisica che deve essere punita» e che si dovrebbe considerare
lo stupro «nient'altro che un’ aggressione». Foucault conclude che trattare 1o stupro come un reato sessuale
significarafforzare I’ apparato di repressione, infondendo al sesso un potere repressivo; quindi, commenta che
la sessualita non dovrebbe «in nessun caso essere oggetto di punizione». Larispostadi Monique Plaza, e di
molte altre femministe & che Foucault stia creando una fal sa dicotomiatra violenza e sesso, come se si
potesse isolare la dimensione sessual e dalla violenza, lasciando solo laforza come meritevole di sanzione:
una distinzione assurda per chi, come Plaza e altre, legge lo stupro come un intreccio di sessualita e potere
chetrovail suo significato proprio nell’ inscindibilita delle due dimensioni.

Nonostante — o forse proprio per — questo “sorvolo”, Foucault pud ancora servire per unadiffrazione del e sul
genere, offrendo ancora sguardi critici sul rapporto traidentita e azione, tra soggettivita e politica. Per
Foucault ogni azione politica che metta al centro I’ identita — sessuale — costituisce una strategia discutibile, se
non illogica, in quanto proietta un’immagine delle identita come essenze piuttosto che come socialmente
costruite. L’ ipotesi preferita da Foucault &, invece, quella di «desessualizzare» le lotte e di esplorare nuove
forme di piacere e di discorso che non si riallaccino al «vincolo» con il proprio sesso. In questo modo s
ignorala possibilita, illustrata dalle comunita femministe, queer, lesbiche e gay negli ultimi decenni, che
guesti due metodi politici possano essere strumenti complementari di impoteramento e attivismo politico,
perseguiti contemporaneamente. In particolare, I’ idea dell’ essenzialismo strategico — riappropriarsi e
sovvertire un’identita mantenendo una comprensione della sua continuita storica— € trascurata da Foucault e
spesso da parte del dibattito.

Pur riconoscendo I'importanza di forme di essenzialismo strategico e di modi di praticare le identita che
illuminano forme di oppressione e resistenza, il pensiero di Foucault puo essere utile per ripensare queste
teorie e queste pratiche politiche. In particolare uno sguardo foucaultiano pud permetterci di ripensare
I’intersezionalita — come hanno fatto diverse pensatrici nere a partire da Angela Davis — fuori dal paradigma
giuridico nel quale sembrarimanere incastrata. E di criticare gli usi di questaformadi lotta chereificano le
identita invece che metterne in discussione le formadi produzione, un processo che rischia di trasformare un
paradigma di liberazione in un meccanismo di normalizzazione. Al contrario, pensare I’ intersezionalita come
un processo di formazione di conoscenza permette di riconoscere come abbia piu di una semplice funzione di
verita, come spiegazione empirica o interpretativa del modo in cui soggettivita complesse siano vissute nel
mondo attraverso processi di esclusione e marginalizzazione. L’ intersezionalita articola anche una promessa
politica per sradicare la possibilita di future esclusioni e produce quindi nuove forme di soggettivazione.

Proprio |a dove Foucault ci sembra pit lontano dal femminismo, quindi, forse si possono riconoscere degli
utili strumenti per ripensare le pratiche politiche a partire da teorie conflittuali, in cui proprio il momento di
frizione, di fraintendimento, di distanza permette di creare |0 spazio per guardare a se stesse e alle proprie
forme di resistenza. Come ci ricorda ancora Putino «occorre forse proporre con pazienza, con lavoro, e con
gioiaunamolteplicitadi sensi che sappiano muovere dal nostro essere qui, dalla nostra liberta materiale, dai
corpi sessuati», dentro e contro il pensiero foucaultiano.

L eggi anche:



Elettra Stimilli | Lessico Foucault. Spiritualita politica
Stefano Catucci | Lessico Foucault. Interstizio
Andrea Cavalletti | Lessico Foucault. Ubuesco

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.doppiozero.com/lessico-foucault-spiritualita-politica
https://www.doppiozero.com/lessico-foucault-interstizio
https://www.doppiozero.com/lessico-foucault-ubuesco
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







