DOPPIOZERO

L'arteetuttoil resto

Massimo Dona
17 Agosto 2024

Secondo Wolfang Ullrich (studioso tedesco che dal 2006 al 2015 é stato professore di storiadell’ arte e
scienze della comunicazione presso I’ Universitadi Arte e Design di Karlsruhe) a caratterizzare il
Ventunesimo secolo sarebbe, trale altre cose, ancheil definitivo consumarsi di unalunga e ben caratterizzata
epoca della storia. Intrinsecamente connessa, anzitutto, al’idea di una sostanziale “autonomia dell’ arte”.

Questa, lates di un volume molto interessante, pubblicato di recente da Castelvecchi e intitolato: L’ arte
dopo la fine dell’ autonomia dell’ arte.

L o sappiamo bene, d’ altronde, che alungo I’ Occidente ha cercato di capire cosa potesse consentirci di
distinguere quello ‘estetico’ daqualsiasi altro tipo di fenomeno.

Ad ogni modo, una cosa € certa: quella del concetto di “arte autonoma’ € una storialunga e complessa; una
storiaimportante, anche, che sembra essersi definitivamente e forse anche finalmente esaurita; I’ aveva gia
spiegato, e bene, Arthur C. Danto — ci ricorda Ullrich —, rilevando come, con I’ esaurirsi del Ventessmo

secol o, fosse diventata sempre piu evidente I'impossibilita di distinguere I’ arte dalla non-arte. Tutto
sembrava ormai poter essere fatto rientrare nell’ orizzonte dell’“ artistico”. Per quanto la sempre piu
universalmente riconosciuta indefinibilita dell’ arte non potesse piu venire intesa come “ segno di infinita” (p.
37), per risolversi piuttosto in una sorta di ‘insostenibile’ arbitrarieta, cerebrale e per giunta sostanzialmente
irrilevante. Dopo gli orinatoi e gli scolabottiglie duchampiani, tutto sembrava poter venire accolto dentro le
sacre mura del Museo e ricevere un vero e proprio attestato di artisticita. Le grandi pietre beuysiane, i violini
‘frantumati’ di Arman, sino alle *merde’ manzoniane o al giovane con sindrome di Down esposto da Gino De
Dominicis alaBiennale veneziana del 1972. Insomma, “la promessa che |’ arte fosse atro e che fosse piu di
tutto il resto s erafattavuota’ (p. 37).

Ma, con il Ventunesimo secolo — ¢ci mostra molto bene I’ autore di questo bel volume — e cose dovevano
mutare in modo abbastanza radicale. Infatti, se sino ad allorasi erarimasti convinti del fatto che tutto potesse
venire trasformato in “arte”, oraci S cominciava arender conto che “ poteva venire considerato artistico
anche cio che al tempo stesso non lo era” (p. 43).

Insomma, sembrava finital’ epoca dell’ autonomia dell’ arte. Ma, “con I’idea di autonomia dovevaentrarein
crisi ancheil concetto di operarelativamente stabile nellaModernitd’ (p. 35). Per questo, la celebre frase di
Ad Reinhardt “Art is art-as-art an everything elsein everything else” (che riassumeval’ esigenza di purezzae
autonomia caratterizzante tutta la Modernitd), si doveva “trasformare nel contrario e quindi anche abbreviare
nel motto: ‘Art iseverything else’” (p. 22).

Insomma, a contrario di quanto auspicato da Kant, non ci si sarebbe pit dovuti tenere a debita distanza dalle
molteplici forme di piacere sensibile, interesse, piacevolezza e utilizzabilitd; per questo, I’ arte post-autonoma
avrebbe anche potuto impegnarsi a“suscitare un desiderio di possesso o di vicinanza’ (p. 22).

Ormai, non si temeva piu di riconoscere che nell’ arte ¢i si dovesse attenere “a standard socidli, civili ed
ecologici” (p. 23). Insomma, I’ arte non si vergognava piu di venire valutata “ come prodotto di marca o come
occasione di accusa e di sdegno, come contributo atemi di discussione che spesso aloro volta vengono


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/larte-e-tutto-il-resto
https://test.doppiozero.com/massimo-dona
https://www.castelvecchieditore.com/prodotto/larte-dopo-la-fine-dellautonomia-dellarte/
https://www.castelvecchieditore.com/prodotto/larte-dopo-la-fine-dellautonomia-dellarte/

dibattuti alivello globale’ (p. 75). Ma aveva cominciato ad assumere in forma sempre pit consapevoleil
carattere di realta, dopo essersi impegnata per secoli a salvaguardareil proprio ‘angolo d'irrealta’ ; insomma,
“erano ormai le cose reali aprendere il posto delle opere d' arte autonome a lungo privilegiate in Occidente”
(p. 75), e, mentre da un lato le opere finivano per diventare parte integrante di un potente ordine economico e
sociale, dall’ altro “erano le urgenze dei temi socio-politici aridestare le coscienze sull’ingiustiziae la
crudelta, sulla‘genuina sofferenza’ (p. 75).

Daqui latrasformazione delle vecchie opere d’ arte in vere e proprie “testimonianze dal valore definitivo” (p.
75). Un novissimo contesto, insomma, all’ interno del quale gli artisti che avessero voluto ancora operare nel
nome di un’ arte autonoma avrebbero fatto sempre piu faticaad “attirare I’ attenzione su di s€” (p. 77). Anche
perché, come ci spiega bene lo studioso tedesco, in questa nuova prospettiva un ruolo decisivo veniva sempre
pit decisamente svolto dai social media

“Da quando questi avevano preso piede e allargato il loro raggio d’ azione nel secondo decennio del X XI1
secol o, le conseguenze per leistituzioni del mondo dell’ arte erano state gravi” (p. 81).

Al punto che “quel che veniva esibito nelle gallerie e nelle mostre era sempre piu spesso certificato da una
piattaformadi social media e si basava su un voto piu ampio di quanto fosse stato sino ad allora’ (p. 83). In
guesto nuovo orizzonte, insomma, quello dell’ interazione sembrava destinato a diventare un fattore sempre
piu rilevante. Si, perchéi fruitori dell’ opera-post si sentirono subito in obbligo di reagire; o quantomeno di
“segnalare quanto avesse fatto piacereil fatto di aver ricevuto il post” (p. 85).

Wolfgang Ullrich.

Da cui unavarieta di forme di scambio sino ad allora completamente impensabili; impensabili, sicuramente,
guando I’ opera poteva ancora “rivendicare una certa validita universale solo nellamisurain cui fosse sorta



indipendentemente dalle aspettative del pubblico” (p. 84).

Il fatto € che il medesimo artista, ormai, riusciva a svolgere ruoli e funzioni anche molto diverse traloro;
come Magyar (artistadel make-up ungherese), che, nella sua attivita, non hamai riconosciuto alcun confine
“tral’arte e gli atri propositi: cio che faceva erainfatti tanto moda quanto femminismo, tanto ribellione
guanto pittura’ (p. 89). O come Daniel Asham, impegnato atradurre i modelli auto della Porsche in multipli
di selenite, o le valigie Rimowa in sculture di gesso... eariprodurre in quarzo i personaggi dei Pokémon. Le
cui dimensioni dovevano rimanere quelle degli originali; per quanto dotati “anche del logo del brand (oltre
chedi quello di Arsham)” (p. 169).

Insomma, |’ opera stava ormai perdendo ogni aura; tanto da far evaporare anche la supposta sacralita messa a
tema da Benjamin; si, le opere si stavano sempre piu radicamente trasformando in “art-toys’ — che non
avrebbe avuto piu alcun senso rinchiudere nei musei, allontanandole cosi dai luoghi che potevano legittimarle
arivendicare un significato grande, “a volte complesso, importante per molte persone e privarli dellaloro
efficaciaoriginaria’ (p. 212).

Percio venne messa radicalmente in discussione la convinzione (alungo imperante) secondo cui, sulla base di
una comprensione monoteisticadellareligione, ci si sarebbe potuti impegnare a speculare sull’ infinito e sulla
redenzione, e aconsiderare I’ artista“ come un genio dotato della graziadivina, eil suo lavoro come la parola
di Dio: insondabile e potente” (p. 213).

In verital’ artista eraormai un essere umano completamente inserito in questo o quel determinato contesto
sociale e politico; costretto cosi a prendere posizione; e a proporsi quale testimone di un vero e proprio
progetto, oppure di un bisogno, o anche solo di un ideale. Come Ai Weiwel che, nel 2016, decide di
trasformarein “opera’ i destini di molti uomini costretti afuggire e a mettere cosi arischio lapropriavita: i
migranti. Insomma, il nostro artista “ appende alle colonne del classico Konzerthaus di Berlino svariate
migliaiadi giubbotti di salvataggio arancioni ciascuno dei quali avrebbe dovuto simbolicamente
rappresentare uno dei profughi” (p. 170).

Certo, I’ effetto non fu quello dalui auspicato; nel caso in questione, infatti, molti considerarono I’istallazione
appena evocata come una ‘ massa anonima’, incapace di provocare una qualsivogliaformadi empatia: a
molti, infatti, quella messain scena doveva apparire piuttosto come “un’ ondata minacciosa e repellente di
uomini che approdano in Europain manieraincontrollata’ (p. 170). In ogni caso, per lui — come per buona
parte degli artisti contemporanei — “piu che insistere su determinate caratteristiche formali sembrava
importante riuscire a fare presenti in molti luoghi le sue preoccupazioni politiche” (p. 173).

Certo, fa bene Ullrich arilevare come quel che restava ormai da chiedersi eracome mai “Ai Weiwei potesse
voler essere ancora percepito come un artista” (p. 173).

D’ dtro canto, anche le sempre piu frequenti collaborazioni tra arte e moda, inizialmente viste come
accostamenti tra “distinti e perfino traincompatibili” (p. 57), dovevano da un lato trasformare gli artisti
(come nel caso di Jeff Koons) in vere e proprie etichette di marca disposte ad “ accettare senza compromessi
le condizioni del mondo del consumo e conformarsi a un’ estetica della seduzione e della lusinga applicabile a
livello globale” (p. 59), e dall’ altro trasfigurare prestigiosi marchi di moda— come Louis Vuitton —in verae
propria“arte”, rendendoli altresi disposti ad esigere molto dalla propria clientela; “la quale sarebbe apparsa a
suavoltaall’avanguardia e cool” (p. 57).

Anche se non di rado |’ arte avrebbe ancora saputo irritare e alienare, senza adeguarsi, e riuscendo finanche “a
conservare un residuo di incomprensibilitd’ (p. 44).

In ogni caso ladirezione era ormai segnata, e da un pezzo. L’ arte, cioe, sembrava non poter piu fare ameno
di tornare al prima rispetto ala“ sua supposta autonomia’; al prima rispetto alla Modernita. Quando essa
“acquisiva autorevol ezza solo perché associata a qual cosa che da parte sua era irrefutabilmente riconosciuto,
parte di unarealtaindiscussa’ (p. 47). Quando, cioe, era soprattutto |o status sociale dei mecenati a



consentire agli artisti di acquisire una qualche piu 0 meno legittima autorevol ezza.

Certo, “nel presente dell’ arte postautonoma € pit 0 meno o stesso, soltanto che adesso sono un prezzo
elevato o un importante collezionista a conferire a un pezzo d arte un peso che atrimenti non potrebbe
ottenere” (p. 47). L’ artista ha bisogno di un riconoscimento di cui sembra poter godere solo in rapporto alle
nuove urgenze sociopolitiche; che spesso ispirano finanche le Biennali o i grandi eventi espositivi, in
generale.

Per quanto, in questa medesima prospettiva, “ chiunque avesse acquistato le sneakers di Ringgold si sarebbe
compiaciuto per laredizzazione esistenziale dell’ artista e a stesso tempo schierarsi afavore di una societa
liberadadiscriminazioni” (p. 10).

Ma, un’ arte trasformatasi in un generalizzato cantiere di art-toys, di prodotti di marca e oggetti redli, in
sempre piu evidente contrasto con I’ indistricabile complessita di un’ operacome il Grande vetro di Marcel
Duchamp... insomma, un’ arte destinata ad attingere sempre piu evidentemente dall’ esterno finanche le
proprie condizioni di legittimita, cosa avrebbe mai potuto offrire al mondo, che non fosse gia contenuto nelle
molte manifestazioni politiche, nei moltissimi brand che, |a dove ambiscono afarsi incorniciare dallo spazio
museal e 0 espositivo, sembrano invece bramare quel “di pit’ di cui non avrebbero saputo rendere in alcun
modo ragione? Quel misterioso ‘non-so-che’ che, solo apparentemente, dunque, poteva venire superato da
una‘decisa presadi distanza dalla Modernita— come sembravolerci dire Ullrich —, mossa dall’ intento di
arricchire la nostra esperienza con manufatti “che riuniscono in sé piu qualita e qualifiche di quanto abbia
mai potuto fare un’ opera d’ arte autonoma’” (p. 138).

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Woltgang
Ullrich

Larte

dopo la fine
dell’autonomia
dell’arte



