
 

Kojève: tra diritto e giustizia 
Francesco Valagussa
9 Agosto 2024

Prendete il primo foglio dell’opera, datato 8 giugno 1942, e troverete scritto La notion du Droit (Exposé
provisoire). Se invece prendete il foglio del 12 giugno 1943, lì potrete leggere finalmente Fenomenologia del
Diritto.  Chi volesse verificare di persona, non ha che da recarsi alla Biblioteca nazionale di Francia, a Parigi,
e chiedere di consultare il Fonds Alexandre Kojève. Il testo era rimasto inedito sino al 1981, quando era stato
pubblicato per i tipi di Gallimard. Finalmente oggi – verrebbe da dire: ahimè, solo oggi – esce la traduzione
italiana. Stiamo parlando dei Lineamenti di una fenomenologia del diritto. Esposizione provvisoria, tradotto
da Alberto Folin e curato da Marco Filoni e Luigi Garofalo, recentemente apparso per Marsilio nella collana
Firmamenti.

Noi non staremo qui a fare l’elenco degli intellettuali francesi che assistevano alle lezioni di Kojève: ormai
basta pronunciare i primi nomi della formazione tipo – quella che comincia con Lacan, Queneau e Bataille –
per dare un’idea dell’influenza esercitata dal filosofo russo nella Francia degli anni Trenta, prima che la
guerra costringesse a sospendere quel laboratorio di analisi del pensiero hegeliano. Pochi testi hanno
raggiunto una simile intensità ermeneutica ed esercitato un influsso tanto vasto nel corso del Novecento: se
oggi qualcuno volesse studiare la dialettica del riconoscimento, dovrebbe ammettere che è praticamente
impossibile affrontare la lettura della Fenomenologia dello spirito senza contrarre un debito anche con
Kojève.

Insomma, se l’Introduzione alla lettura di Hegel si è rivelata nel tempo uno strumento ormai insostituibile
per l’analisi e la comprensione della dialettica hegeliana, questa esposizione dei lineamenti di una
fenomenologia del diritto offre certamente nuovi raggi di luce che illuminano il pensiero politico e giuridico
di Hegel. 

Elaborato e articolato in parallelo a un altro contributo preziosissimo, che reca il titolo La nozione di autorità,
l’Esquisse si presenta sottoforma di un testo colmo di tensioni – o come sottolinea uno dei curatori, Marco
Filoni, sin dal titolo del suo saggio, capace di mettere in scena una efficace ambiguità, su vari fronti. Efficace
perché produttiva, in pieno stile hegeliano: la contraddizione non indica debolezza, ma è piuttosto l’anima e
anzi rivela la vitalità stessa della cosa. La cosa vive, e si sviluppa, e procede se internamente mossa dalla
contraddizione. Questa profonda convinzione hegeliana, ma diremmo caratteristica di tutta la grande filosofia
in generale, è stata trasmessa da Hegel a questo suo grande interprete novecentesco al punto che tale
inquietudine traspare dal suo stile, dal suo modo di pensare e di impostare pressoché ogni argomento.
Facciamo un esempio.  Come abbiamo detto, il testo venne scritto tra il 1942 e il 1943: della guerra che
imperversava per l’Europa – una guerra immane, il cui esito risultava all’epoca ancora totalmente in bilico –
non si trova il minimo accenno. Eppure, a nostro avviso, la guerra risuona in ogni pagina.

Tutto il testo si gioca, per così dire, nel rapporto tra il tre e il due.

Il numero tre, infatti, costituisce il simbolo per eccellenza del diritto. L’arbitro – sulla cui trasformazione da
mero spettatore a giudice ha speso pagine di rara bellezza Émile Benveniste nel suo vocabolario delle
istituzioni indoeuropee – è colui che dirime, è il “terzo imparziale” che è in grado di porre termine alla
disputa, proprio in quanto si colloca su un altro piano rispetto ai contendenti.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/kojeve-tra-diritto-e-giustizia
https://test.doppiozero.com/francesco-valagussa


Questo elemento “C” chiamato a intervenire nella controversia tra A e B, non soltanto racchiude in sé sia la
figura del Legislatore che crea la norma del diritto, sia il Giudice che la applica a un caso determinato (cfr.
ivi, p. 58), ma addirittura, presentandosi come onnipotente, assume una veste quasi divina. Sono temi su cui
si erano già soffermati, alcuni decenni prima di Kojève, autori come Simmel, nella sua Sociologia, dove
parlava del tertium gaudens, e per altri versi lo stesso Weber nel suo capolavoro incompiuto Economia e
società. È vero, infatti, che spesso il Diritto viene concepito come derivante o addirittura come qualcosa di
garantito da Dio, ma – osserva Kojéve – qui accade anche una curiosa inversione, nella quale Dio stesso
viene presentato nelle vesti di Legislatore, Giudice e Giustiziere.

Alexandre Kojève.

La torsione, dal sapore tipicamente hegeliano, consiste nella capacità di scorgere all’interno del diritto per un
verso qualcosa che sorge – e che può sorgere – soltanto all’interno di una società, fatta di usi e costumi
storicamente connotati, ma per altro verso come uno dei veicoli tramite cui la società stessa viene in qualche
senso “integrata dallo Stato”: in tal senso il Diritto tende così a trasformarsi un Diritto dello Stato e solo a
questo livello trova la propria ragione e il proprio compiuto dispiegamento. Stupenda è la formula di Kojève,
mediante cui si può apprezzare ulteriormente lo strettissimo nesso che lega il pensiero hegeliano a quello
aristotelico: «l’integrazione di una Società autonoma in uno Stato non distrugge completamente il Diritto di
questa Società. Lo fa solo passare dall’atto alla potenza. Ora, ogni potenza tende ad attuarsi» (ivi, p. 179). 

A questo proposito, l’altro curatore del volume, Luigi Garofalo, ha posto l’attenzione giustamente sul
carattere di autonomia del diritto – da intendere, agli occhi di Kojève, come fattore e come vera e propria
“espressione della civiltà e della cultura”, irriducibile alla sfera dell’economico, del lavoro, dello scambio,
così come risulterebbe vano tentare strane derivazioni a partire dal contesto biologico: «è fin troppo evidente
che il Diritto è un fenomeno specificamente umano che non si trova nella natura non umana» (ivi, p. 249).
Tipico del Diritto, potremmo dire, è il profondo interesse alla composizione degli interessi delle parti, ma in
questo senso appare palese appunto il “disinteresse” come caratura propria del Diritto (cfr. ivi, pp. 277-280):
questa precisazione è anche il grimaldello tramite cui l’autore riesce a residuare per il Diritto medesimo uno
spazio di autonomia, di irriducibilità, e in particolare di non sudditanza tanto rispetto al campo della morale



quanto nei confronti della dimensione sacrale e religiosa.

Tutto questo giro di discorsi riguarda il numero tre, e la sua importanza nella costituzione del diritto come
luogo dell’imparzialità che sorge dalla società e che però si rivela capace di integrarne ogni processo e ogni
sviluppo. Nella seconda parte dell’opera, tuttavia, ci si concentra sull’origine e l’evoluzione del diritto, quasi
a volerlo presentare non soltanto nel suo funzionamento logico-concettuale, bensì anche nella sua intrinseca
dinamica storico-congiunturale. Qui emerge il problema dell’autorità mediante cui il Diritto si articola, a
partire da un desiderio umano – tutto umano – di riconoscimento: se si decide di affrontare tale dinamica, è
inevitabile focalizzarsi sul nesso problematico che lega tra Diritto e Giustizia. 

Non sono divagazioni quelle relative alla “giustizia dell’eguaglianza” come modello del Diritto aristocratico
e alla “giustizia dell’equivalenza” intesa come modello del Diritto borghese. Qui Kojève riscopre un vero e
proprio tarlo della riflessione giuridica occidentale: nessun sistema del diritto può essere ridotto a
un’accozzaglia di decisioni arbitrarie o a un novero di ponderazioni elaborate in chiave meramente
convenzionale alla luce di compromessi raggiunti di volta in volta in maniera casuale. Se il diritto pretende di
assumere una dimensione sistematica, alle sue spalle dovrà risultare operante un’idea di giustizia. Direbbe
Vico che alle spalle del corso delle varie nazioni c’è una storia ideale eterna, o meglio – come scriveva
nell’edizione del 1725 – «un diritto eterno che corre in tempo».

La questione della fonte del diritto, tuttavia, non può che aprire – in una chiave che segue pedissequamente
l’articolazione del Lineamenti hegeliani – al problema del rapporto tra Stati, dove non vi è diritto vigente:
all’interno di un singolo Stato vige un certo diritto, ma gli Stati si confrontano tra loro in una perenne lotta
che coincide con il corso e l’andamento della storia mondiale. Al posto del numero tre, qui pare dominare
appunto il due, secondo la nozione di “differenza etica”, mediante cui Hegel fissava l’autentica
incompatibilità tra i diversi Stati europei – o, per usare termini novecenteschi, secondo il binomio amico-
nemico, sviluppato da Carl Schmitt: anche in questo caso, la figura e il pensiero del giurista tedesco non
vengono mai citati in maniera esplicita, eppure in diversi passaggi di Kojève traspare il confronto-scontro con
l’opzione schmittiana. 

In particolare, le ultime sezioni dell’Esquisse si concentrano su quelle che potremmo chiamare le “questioni
ultime” cui il diritto inevitabilmente accenna già nel corso della propria storia e del proprio sviluppo:
impossibile non porre, come tema intrinseco alla prospettiva giuridica, il problema-limite della formazione di
uno Stato mondiale, di un diritto internazionale capace effettivamente di collocarsi come un terzo tra le parti.
E con quale autorità potremo costruire tale “Stato”, o per lo meno una simile “auctoritas”? Il terzo, il terzo
concepito nella sua effettiva imparzialità, nel suo autentico disinteresse si configura insieme come esigenza e
come compito. 

Come sarà possibile lavorare a costruire questo terzo? Sarà inevitabilmente un terzo in mala fede, sospetterà
qualcuno. O forse un terzo che crede di essere tale, in buona fede, senza esserlo davvero. Si potrebbe pensare
al terzo come mero garante dell’esecuzione di un’obbligazione. Se così fosse, tuttavia, sarebbe riconducibile
al puro e semplice Diritto della Società economica (cfr. ivi, p. 679): un Diritto che sarebbe visto e inteso
come l’esito di una mera convenzione sociale. Ma nell’idea di equità, nell’ideale di Giustizia, non risuona
forse qualcos’altro, irriducibile alla logica del contratto? 

Forse, da questo punto di vista, il Kojève che dopo la guerra smette apparentemente i panni del teorico per
trasformarsi in un alto funzionario del Ministero dell’Economia francese, dando un forte impulso alla
pianificazione della Comunità europea, non stava facendo altro se non testimoniare l’inscindibilità
tipicamente europea di teoria e prassi. 

Leggi anche

Mario Porro, Alexandre Kojève. Diario del filosofo

https://www.doppiozero.com/alexandre-kojeve-diario-del-filosofo


Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





