
 

Bourdieu e il senso comune degli scienziati 
Alfonso Maurizio Iacono
23 Agosto 2024

Il ricercatore dovrebbe forse provare per metodo ciò che provò Vitangelo Moscarda guardandosi allo
specchio quando si accorse che il suo naso era ben diverso da come pensava che fosse. Ma non deve oscillare
tra l’essere uno, nessuno o centomila, deve solo essere sé stesso proprio mentre si vede come altro. Ma in
fondo è ciò che dovremmo fare tutti quando ci interroghiamo e poniamo la domanda sul nostro stesso fare.
Ma è difficile tanto quanto trovare una buona relazione tra conoscere e fare. È questo il dramma della
limitatezza umana, perché noi, come ricorda Giambattista Vico, non possiamo conoscere e fare
simultaneamente. Ma possiamo riflettere su questa impossibilità e trasformare il riflettere in un fare. 

Un tempo si sarebbe detto che includere l’osservatore nel processo di osservazione sarebbe stata una perdita
di oggettività del sapere scientifico, lusso che si sarebbero potuto permettere forse le scienze storico-sociali,
ma non certo quelle naturali. Da qui la separazione tra le scienze storico-sociali e quelle naturali oppure la
riduzione delle prime al criterio di verità determinata dall’esattezza e dall’evidenza delle seconde. Nel ‘900
invece il tema dell’inclusione dell’osservatore nel contesto dell’osservazione è diventato centrale
nell’epistemologia scientifica. Ciò che precedentemente sarebbe stata considerata un’eresia è diventato un
interesse metodologico centrale in fisica, in biologia, nelle scienze sociali. Negli anni ’30 del ‘900 Ludwig
Fleck aveva già posto il problema dell’osservatore nel campo della ricerca, ma il suo libro, uscito nel 1935,
non suscitò alcun interesse, negli anni ’60, il successo del contributo di Thomas Kuhn La struttura delle
rivoluzioni scientifiche (Einaudi, Torino 1969), dipese certamente dal fatto che, come si dice, arrivò al
momento giusto. 

La visione di Giambattista Vico non è poi così lontana da tale interesse metodologico. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/bourdieu-e-il-senso-comune-degli-scienziati
https://test.doppiozero.com/alfonso-maurizio-iacono




Pierre Bourdieu, nel solco del mutamento epistemologico operato da Ludwig Fleck (Genesi e sviluppo di un
fatto scientifico, Il Mulino, Bologna 1983) e da Thomas Kuhn, ha chiesto alla sociologia qualcosa di più. Ha
posto il problema metodologico dell’oggettività del soggetto scientifico che indaga e ha a che fare, a sua
volta, con l’oggettività di ciò che è indagato. Il libro Sulla riflessività (Edizione italiana a cura di G. Ienna, C.
Lombardo, L. Sabetta, M. Santoro, Meltemi, Milano 2024, pp. 117) presenta quattro contributi di Bourdieu
sulla riflessività che percorrono un arco della sua ricerca dagli anni ’60 agli anni ’90. Bourdieu chiama questa
ricerca dell’oggettività del soggetto riflessività. Cosa significa oggettività del soggetto e cosa significa
riflessività? Scrive Bourdieu: “la riflessività non è la riflessione nel senso della cogitatio cogitationis, cioè
pensiero di un pensiero, riflessione di un pensiero sul mio pensiero. Non è un semplice ritorno del soggetto
conoscente su sé stesso: il soggetto conoscente che prova a conoscersi. La riflessività, così come la intendo
io, è effettivamente questo, ma passa attraverso un processo di oggettivazione. Il soggetto conoscente, che si
tratti di un sociologo, uno storico, un etnologo e addirittura un economista, è qualcuno che possiede strumenti
di conoscenza che può applicare a sé stesso, soggetto conoscente, e più precisamente all’universo sociale in
cui questo soggetto conoscente è inserito” (p. 49). Si va dunque oltre l’inclusione dell’osservatore nel
contesto di osservazione. Bourdieu aggiunge le condizioni oggettive in cui si trova l’osservatore scientifico
quando osserva e fa le sue considerazioni.

In altre parole, la riflessività implica la localizzazione sociale del punto di vista. Si tratta di applicare il
metodo sociologico di osservazione allo stesso osservatore. “L’ipotesi, continua Bourdieu, è che il soggetto
conoscente non abbia accesso, per semplice riflessione, all’essenziale di ciò che è e di ciò che fa. Per
accedere, deve passare attraverso un’esplorazione delle condizioni oggettive in cui è stato prodotto così
com’è, e nelle quali fa quel che fa. In altre parole, si tratta di fare sociologia come la facciamo sempre, ma
sull’universo delle scienze sociali, sul nostro proprio mondo, sul nostro proprio campo” (ibidem). Bisogna
tenere conto degli habitus degli scienziati, di ciò che a loro appare ed è vissuto come ovvio, insomma il loro
senso comune che, come direbbe Vico, in assenza di riflessione diventa pregiudizio, e che invece va
interpretato criticamente. Husserl e Schutz sono qui presenti con la messa in questione del mondo dato per
scontato. Ma si possono anche fare altri due riferimenti teorici, tra i molti indicati da Bourdieu. Il primo è
Marx con la sua teoria del rapporto tra ideologia e classe sociale (K. Marx, F. Engels, L’ideologia tedesca,
Editori Riuniti, 1977). Non ci accorgiamo che le idee dominanti, le quali si presentano semplicemente come
idee, esprimono l’ideologia della classe dominante. Il secondo è Wittgenstein con la sua critica a Frazer (Note
sul ‘Ramo d’oro’ di Frazer, Adelphi, 1975) il quale fa apparire il passaggio dalla magia alla scienza come
qualcosa di evolutivamente oggettivo e non come il suo modo di vedere il mondo.

Gli autori della Postfazione (G. Ienna, C. Lombardo, L. Sabetta, M. Santoro) chiamano il metodo di Bourdieu
“razionalismo storicista… vera matrice stilistica della riflessività” (Bourdieu, cit. 101). In effetti due concetti
importanti che attraversano il pensiero di Bourdieu sono quello di relazione e quello di storia. Richiamarsi
alla critica degli habitus sociali e mentali del ricercatore come campo decisivo della riflessione significa
richiamarsi alla loro storia e al fatto che le stesse categorie sovrastoriche dell’osservazione scientifica hanno
comunque a che fare con la storia. Infine, in Bourdieu troviamo il tema del corpo. “…ci sono due modi di
guardare il corpo. C’è quello di guardare il corpo altrui o di guardare il proprio corpo allo specchio come un
oggetto, oppure quello che consiste nell’essere in esso, di essere con esso, di essere tutt’uno con il proprio
corpo. Il punto di vista scolastico è il punto di colui che guarda gli altri è ha una filosofia dello spettatore.
Possiamo andare molto oltre grazie a Maurice Merleau-Ponty e non è fare filosofia. È usare la filosofia per
sbarazzarsi della filosofia che si fa quando non si ha alcuna filosofia” (ivi, p. 61). Oggi noi assistiamo a un
forte ritorno a una filosofia che si fa quando non si ha una filosofia. Un vecchio tema che risorge ogni qual
volta si usa la riflessione sulla conoscenza scientifica più come rassicurazione e bisogno di autorità che come
ricerca critica e autonoma. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.meltemieditore.it/catalogo/sulla-riflessivita/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



