
 

La rivolta del corpo 
Veronica Vituzzi
30 Agosto 2024

Parlare di liberazione del corpo, al giorno d’oggi, appare fumoso quanto parlare di Dio o dell’Amore. Libertà
, in questo senso, è un dispositivo di significato atto più a contenere contemporaneamente plurime possibilità
che a individuarne una specifica. Nel momento in cui poi questo discorso viene collocato all’interno di un
contesto artistico, il corpo stesso si esprime soprattutto come rappresentazione. È innanzitutto un’immagine.
Accettati questi presupposti, si riemerge quasi inebriati dalla lunga, ricchissima variegata sequenza di nomi,
eventi, situazioni presenti nel libro di Angela Vettese La rivolta del corpo: gli artisti che lo hanno usato,
spinto al limite, liberato edito da Laterza. Una lettura che assomiglia allo scorrere infinito di figure nella
mente; un caleidoscopio di gesti, pose, fattezze diversamente agite che narrano un secolo di dibattito
incessante sulla pelle che abitiamo; nonché gli infiniti modi in cui la carne si fa portavoce dell’ideologia
culturale dominante o, al contrario, di una fiera resistenza ad essa. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-rivolta-del-corpo
https://test.doppiozero.com/veronica-vituzzi
https://www.laterza.it/scheda-libro/?isbn=9788858154595
https://www.laterza.it/scheda-libro/?isbn=9788858154595




Il filo narrativo di Angela Vettese non è rigidamente definito da un inizio o una fine cronologici. L’autrice
salta con grazia dai primi anni del secolo scorso ad oggi e poi ancora indietro e avanti, individuando una serie
di macro-idee di corpo artistico, sociale e culturale legate a peculiari istanze espressive. Una volta pacificato
il dilemma fra avanguardia artistica e cultura massmediatica, il libro procede per corpi di volta in volta
dolenti, esposti, autolesionisti, ibridi – ogni capitolo un aggettivo diverso – di pari passo con le esperienze
artistiche più sperimentali e gli immaginari collettivi più diffusi.

C’è il corpo esperito come carne che si estende oltre i propri limiti, si ferisce e accoglie i propri fluidi, dai
reportage fotografici bellici alle sfide audaci della body art; il corpo giovanile della cultura beat e di quella
pop che avanza verso le diverse possibilità di una rivoluzione sessuale espressa anche da una originaria
pornografia dissidente; si descrive un immaginario ritorno alla natura attraverso corpi fusi con l’ambiente
circostante o ibridizzati entro un genere sessuale espanso. Ci sono i corpi delle celebrità, perfetti e
bidimensionali, vuoti di materia concreta ma ricchissimi di senso, dallo stile androgino di Marlene Dietrich a
quello ambiguamente erotico di David Bowie. Ma laddove trionfa il potere sotterraneo e onnipresente del
sistema capitalistico si de-formano corpi schiavizzati: macchine di carne ridotte alla gestualità esasperata
della produzione industriale, oppure corpi ossessionati da sé stessi come oggetti di consumo da proporre sul
mercato. 



Ph: Alexander Krivitskiy

Questo poliedrico excursus nelle multiformi rappresentazioni dell’essere carne e ossa sottintende però un
minimo comun denominatore che è quello stesso dell’immagine. C’è sempre, alla radice, una scelta ben
precisa su ciò che noi, l’artista, o la cultura vogliamo esporre del corpo, ed è una scelta che agisce su una
molteplicità di ipotesi individuandone di volta in volta una e una soltanto che mette a tacere tutte le altre
potenzialmente presenti. Un corpo ibrido non può esprimersi come un corpo convenzionale; un corpo
modificato non è dato come un corpo naturale. Nella scelta c’è dunque una rinuncia, un sacrificio di
significati ipotetici che rende il concetto di corpo liberato alquanto capzioso perché inevitabilmente sempre
restrittivo. Il corpo artistico, culturale, sociale si riduce nell’immagine sia in termini di forma che di
sotterranei significati ideologici: pertanto l’orizzonte offerto dalla digitalizzazione dell’immagine non
presenta nuovi scenari quanto esaspera quelli già esistenti. 

A questo punto il nocciolo fondante della questione diviene legare queste immagini all’esperienza reale e
irripetibile dell’avere un corpo. Alla fine del libro Angela Vettese si interroga con una certa preoccupazione
intorno al futuro di una società mista composta da corpi umani, cyborg e robot: una collettività, dunque, dove



possedere un corpo avrà dei significati assai più complessi di quelli odierni. Che identità, diritti e doveri
riconoscere a futuristici cloni, corporeità e cervelli modificati in laboratorio, per non parlare di intelligenze
artificiali create ex novo da zero?

Ph: Lucija Ros

Per quanto il corpo oggi venga esperito perlopiù come un’immagine – talvolta talmente modificata da
produrre un’identità inedita altra rispetto a ciò che dovrebbe rappresentare – esso è difatti pur sempre agito
da una coscienza che lo abita. I milioni di immagini con cui veniamo bombardati ogni giorno non devono
farci dimenticare questo dato fondamentale: il corpo è qualcosa che innanzitutto è vissuto. Nel libro di
Francesca Marzia Esposito, Ultracorpi. La ricerca utopica di una nuova perfezione (Minimum Fax 2024)
l’ossessione per un’immagine corporea perfetta è subordinata a una coscienza della carne talvolta sofferta,
altre testarda e orgogliosa. La perfezione stessa qui si rivela un concetto ambiguo che si esprime in
manipolazioni materiali assai differenti. In particolare, prendendo spunto anche dalla sua esperienza
personale, l’autrice si sofferma su due modelli fisici straordinariamente diversi benché soggetti al medesimo
meccanismo di alterità fisica esasperata: quelli cioè del mondo della danza classica e del bodybuilding. La
dieta, lo spossante lavoro di controllo atto a intervenire sull’alimentazione, la costruzione minuziosa di una
forma fisica ben precisa sono le medesime, come eguale è il senso del concetto di perfezione citato dal titolo
del libro. La perfezione non è comune, né banale. Corpi perfetti sono corpi altri, differenti, estranei, alieni.
Questa alterità può essere letta come meravigliosa – la purezza del gesto di ballare – o mostruosa – vedi i
commenti impietosi ai corpi gonfiati dei bodybuilders – ma rimane comunque necessaria per realizzare
l’utopia fisica. Del libro di Francesca Maria Esposito si vogliono qui rimarcare le storie delle molteplici vite
che vi si possono trovare all’interno: atleti sopraffatti dall’ideale fisico – talora a costo della vita – oppure
audacemente impegnati a proporre al mondo il proprio personale modello di corpo a costo di critiche, rifiuti,

https://www.minimumfax.com/shop/product/ultracorpi-2665


faticose lotte per emergere. Da Misty Copeland – prima artista nera a diventare prima ballerina
dell’American Ballet Theatre, fisicità muscolosa in aperto contrasto con l’archetipo della ballerina classica –
a Irene Andersen, bodybuilder danese che rivendica il diritto di esibire un corpo egualmente pompato come
quello maschile, oltre ogni paradigma stereotipato su ciò che deve rappresentare la femminilità; sono queste
tutte storie di solitudine, infelicità, ma anche coraggio e ribellione al sistema.





Se la liberazione del corpo rimane tuttora un atto culturale ambiguo probabilmente impossibile da realizzare
pienamente, l’unico dato che può cambiare davvero le cose è mettere in primo piano l’umanità che vi si cela.
Dietro un corpo vi è sempre una persona, ed è nella misura in cui gli individui non scompaiono dentro
l’immagine, ma riescono anzi a fare di questa una consapevole espressione di sé, che possiamo sognare corpi
veramente autodeterminati. 

 

In copertina: foto di Jakayla Toney

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





