
 

Come insegnare filosofia oggi 
Alberto Voltolini
5 Settembre 2024

In un articolo appena apparso (“A proposito di recenti istruzioni per allevare filosofi”, Giornale critico della
filosofia italiana 103 (2024), pp. 38-62), Luca Bianchi critica severamente il recente libro di Massimo
Mugnai, Come NON insegnare la filosofia (Milano: Cortina, 2023), che ha avuto il merito di riportare in
auge un dibattito che sembrava ormai sopito sul modo di insegnare la filosofia alle scuole superiori. Come è
noto, in questo dibattito si confrontano il modo storico e il modo per temi e problemi. Il primo è in vigore
dalla famosa riforma Gentile che a partire dal 1923 cambiò radicalmente il modo di impartire la materia;
privilegia la narrazione storica della filosofia, almeno occidentale, dalle sue origini greche ai giorni nostri. Il
secondo privilegia posizioni filosofiche da vagliare attraverso la discussione e l’argomentazione a favore o
contro. 

La critica di Bianchi a Mugnai è impietosa. Per Bianchi, il libro di Mugnai non si basa su un’accurata
ricostruzione dei dati sullo stato dell’insegnamento della filosofia a scuola (compresa un’analisi sistematica
dei manuali di filosofia), né va troppo per il sottile sulla qualità e il metodo dei docenti di filosofia,
soprattutto quelli universitari e di impostazione storica che dovrebbero in qualche modo dettare l’odierno
canone da seguire a scuola; privilegia impressioni in buona parte soggettive e a volte aneddotiche; non arriva
ad individuare una proposta alternativa valida e credibile. Critiche comprensibili, che hanno dalla loro parte
un’attenta documentazione, come ci si può ben aspettare da Bianchi, che è uno storico della filosofia
sopraffino.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/come-insegnare-filosofia-oggi
https://test.doppiozero.com/alberto-voltolini
https://www.raffaellocortina.it/scheda-libro/massimo-mugnai/come-non-insegnare-la-filosofia-9788832855272-3940.html


Tuttavia, alla pars destruens dell’articolo non sembra corrispondere un’adeguata pars construens. In primo
luogo, per sottolineare la difficoltà di formulare una proposta in merito, Bianchi si rifugia nella vaghezza
stessa dell’idea di filosofia, per cui i suoi stessi difensori non sono d’accordo su che cosa costituisca
esattamente la filosofia (p. 54). Ora, è vero che un tema di discussione della filosofia, che forse la distingue
da altre discipline più canoniche come quelle rappresentate dalle cosiddette scienze dure (biologia, chimica,



fisica …), è proprio la questione di che cos’è la filosofia, che vede i suoi autori difendere differenti
concezioni della filosofia stessa. Peraltro, Bianchi sembra trascurare il fatto che il modo storico di insegnare
oggi la filosofia a scuola dipende da una particolare concezione della filosofia di stampo hegeliano e
crociano, secondo cui la filosofia coincide con la storia della filosofia. Tesi interessante, ma sicuramente
discutibile: è la filosofia simile alla Recherche di Proust, che si conclude con l’intenzione di scrivere un libro
(come la Recherche)? Sarà pure vero, come dice Bianchi contro Mugnai (p. 39), che oggigiorno pochi storici
della filosofia si riconoscono nel cosiddetto approccio storicista di matrice hegelian-crociana, secondo cui la
filosofia è il proprio tempo appreso col pensiero. Tuttavia, se si insegna filosofia a scuola così come la si
insegna, è per avere compreso così la filosofia, non dico con arbitrarietà, ma certo con parzialità.

In secondo luogo, Bianchi si domanda se non sia proprio anche il metodo storico a portare molti giovani ad
iscriversi a Filosofia all’università (p. 41). Nonostante il suo invito a basare le affermazioni su dati concreti,
Bianchi non sembra riportare evidenze in merito. Se fosse così, sarebbe curioso. Se dovessi guardare
impressionisticamente alla mia vicenda personale, direi che non è stata proprio la storia della filosofia,
insegnatami male da una baraonda di docenti succedutisi confusamente gli uni agli altri nei favolosi anni ’70
(su cui avrei anch’io la mia vagonata di aneddoti), a portarmi a riflettere di filosofia. Ma uscendo dal mio
inaffidabile spazio soggettivo, che dire dei giovani che affollano i vari festival di filosofia presenti ovunque
sul territorio nazionale? Non sembrano costoro affascinati dalle questioni filosofiche come tali, chiunque le
ponga? In terzo luogo, Bianchi si limita a chiedere che la storia della filosofia continui ad essere presente
nell’insegnamento delle superiori (p. 61), sostanzialmente sulla base di un’analogia con altre discipline
umanistiche che sono anch’esse insegnate storicamente (p. 58), senza però chiedersi se tale analogia regga.



Perché tale analogia potesse reggere, bisognerebbe che anche la filosofia, come la letteratura, la musica e le
arti in generale, non si proponesse come suo fine di raggiungere la verità sui temi che affronta. Su questo
punto Bianchi è piuttosto elusivo, limitandosi a dire che piegare l’insegnamento della filosofia alla ricerca
della verità sarebbe un “progetto un tantino ambizioso” (p. 59), senza vedere così che la ragione, da lui
apparentemente non condivisa (p. 60), per cui molti trovano il fritto misto della storia della filosofia
indigeribile è che, a differenza dei veri fritti misti in cui la distinzione tra i vari elementi del fritto – alici,
triglie e calamari, per restare all’esempio che fa Bianchi (p.60)  – si fa sulla base del gusto, in filosofia la
differenza tra Aristotele, Platone e Carneade-chi-era-costui non dovrebbe limitarsi a questo.



Il punto è in realtà fondamentale (su esso insiste molto anche l’altro libro appena uscito sugli stessi problemi
e con lo stesso approccio di quello di Mugnai, Filosofia e storia di Marco Santambrogio (La nave di Teseo,
2024), ottimamente recensito da Riccardo Manzotti qui). Se la filosofia non fosse ricerca della verità, non ci
sarebbe alcuna differenza tra il fare filosofia e la pratica del contrasto nel canto toscano in ottava rima, in cui
due poeti si sfidano pro e contro un determinato tema (p.es., è più intelligente la donna dell’omo?)
semplicemente per far meglio emergere le loro capacità di cogliere rime e assonanze entro un lessico il più
vasto possibile. 

Siamo così costretti a vedere ancora, anche sul tema dell’insegnamento della filosofia a scuola, filosofi e
storici della filosofia abbarbicati sulle rispettive posizioni, come notoriamente avvenne ai tempi di Gianni
Vattimo e Carlo Augusto Viano a proposito di pensiero debole? L’alternativa in realtà c’è ed è anche
abbastanza semplice. 

https://lanavediteseo.eu/portfolio/filosofia-e-storia/
https://www.doppiozero.com/marco-santambrogio-la-filosofia-non-e-storia




Lasciamo pure da parte il fatto, pure importante, che la conoscenza del contesto storico è importante per
sapere come i filosofi del passato intendevano i termini che usavano, e che questa conoscenza impatti sulla
definizione di un tema filosofico e dei problemi ad esso legati. A poco certamente servirà discutere di che
ruolo hanno le idee se non si ricorderà che Platone, Locke e Kant intendevano cose diverse per “idea”.
Questo darebbe infatti alla storia della filosofia solo un ruolo ancillare e preliminare: in qualunque
discussione, filosofica o meno, per non parlarsi addosso, bisogna intendersi sul significato dei termini che si
usano. 

Piuttosto, andrà riconosciuto che, se si vuole discutere problematicamente di un tema in maniera
soddisfacente, come richiede per l’appunto il metodo non storico, andrà però saputo che cosa su quel tema si
è già detto. Questo non solo per la banale ragione che non abbiamo bisogno di reinventare la ruota, come
ricorda lo stesso Bianchi riecheggiando Tim Williamson (p.42), ma anche e soprattutto perché la
considerazione di ragioni a favore e contro una posizione sul tema in questione spesso e volentieri
ricapitolerà cosa si è storicamente detto su quella posizione, dalla cui disamina bisogna ripartire per potere
poi sofisticare ulteriormente quella stessa posizione.





Se voglio discutere del rapporto mente-corpo, non potrò non muovere da Cartesio, dai problemi che lui ha
incontrato nel difendere il suo dualismo e da come i suoi stessi contemporanei – Malebranche, Spinoza,
Leibniz – hanno cercato di risolverli; di modo tale che, se oggi volessi essere nuovamente dualista su mente e
corpo, non potrò che ripartire da dove si è già arrivati in tale dibattito per articolare quel dualismo meglio.
Quindi insegnare sì per temi e problemi, ma muovendo da ciò che su quei temi e problemi i filosofi nella
storia hanno già sostenuto. Anche perché magari la storia della filosofia ci permette di riscoprire posizioni
finora trascurate ma che servono a riempire un luogo finora non occupato nello spazio logico su un
determinato tema e quindi possono servire a perlustrarlo meglio. A chi scrive, per esempio, piace ricordare
che il cosiddetto Wittgenstein intermedio – che ha operato non nella Mileto del VI sec. a.C., ma appena ieri,
negli anni ’30 del secolo scorso tra Cambridge e Vienna – ha difeso una posizione poco nota sul tema
dell’intenzionalità – il potere che noi umani (e qualche altro essere da noi non lontano nella scala evolutiva,
magari anche computers) abbiamo di pensare a qualcosa indipendentemente dalla sua esistenza o sussistenza
– che può però servire a comprendere, risolvere, o forse addirittura dissolvere una serie di problemi che tale
tema, che affascina i filosofi sin da Platone, pone. Prima di tutto, come si può riuscire a pensare a una cosa e
non a un’altra, a Kamala Harris invece che a Donald Trump o persino a Donald Duck, se tale cosa è
indipendente dall’attività stessa di pensarla?





In conclusione, Bianchi ha forse mancato un’occasione per portare un contributo a un problema – come
insegnare la filosofia a scuola – che, proprio perché anche lui non si dichiara storicista, interessa tutti coloro
che hanno a cuore la sopravvivenza della filosofia nella scuola superiore, così fondamentale per l’educazione
di un’umanità colta e fiore all’occhiello dell’Italia rispetto ad altri Paesi, ma che corre il rischio di venire
meno, se insegnata in un modo che non corrisponde più alle attuali esigenze formative.

Leggi anche

Matteo Saudino | Insegnare filosofia 
Ivan Levrini | Come non insegnare filosofia

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/insegnare-filosofia
https://www.doppiozero.com/come-non-insegnare-filosofia
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





