
 

L'incanto del mondo 
Ugo Morelli
6 Settembre 2024

È proprio di chi, pensando, combina efficacemente emozione e ragione, storia e mito, logica ed ermeneutica,
trattare temi apparentemente del passato, capaci di illuminare il presente. Alfonso Maurizio Iacono, con il suo
stile narrativo da conte philosophique, ci ha abituati a questi ponti esplorativi e ne abbiamo una conferma in
questo lavoro, Paura e meraviglia. Storie filosofiche del XVIII secolo, ETS, Pisa 2023.

Mentre il confine tra realtà e fantasia, tra virtuale e reale, diventa sempre più labile, che ne è
dell’immaginazione e, quindi, della paura e della meraviglia? O per dirla con uno dei capisaldi della ricerca e
del pensiero di Iacono, che ne è dei mondi intermedi nel momento in cui si fa sempre più indefinito il confine
tra osservatore e mondi osservati? E come si evolve la nostra disposizione a cogliere il mondo “con la coda
dell’occhio”, per dirla sempre con il nostro autore, a essere cioè contemporaneamente in noi stessi e parte
della realtà osservata?

Le vie della conoscenza non sono semplici, non della semplicità che piacerebbe a noi. “Nella scienza tutto è
forte, disinvolto e splendido come nei racconti di fate. Solo che gli uomini non lo sanno, intuiva Ulrich; non
sanno nemmeno lontanamente come si fa a pensare; se si potesse insegnar loro da capo a pensare, vivrebbero
anche in un mondo diverso”, scrive Robert Musil con impareggiabile ironia nel suo capolavoro, L’uomo
senza qualità. 

Possiamo forse sostenere che uno dei giganti del pensiero illuminista come David Hume non sapesse come si
fa a pensare? Sarebbe pura blasfemia. Possiamo altresì sostenere che il problema c’era ai tempi di Hume ma
non riguarda i tempi nostri? Non avremmo avuto lo sconcerto di Albert Einstein di fronte alla fisica
quantistica né lo stupore dei fisici odierni nel non riuscire a trovare la via per conciliare quello che tuttora si
mostra inconciliabile: la relatività e la fisica quantistica.

Per queste e altre ragioni, come vedremo, le storie filosofiche del diciottesimo secolo di Iacono ci riguardano
molto da vicino.

Se l’irrazionale è nel razionale e viceversa; se il primitivo è nel contemporaneo e altrettanto vale per il
reciproco; se il mito è nella scienza e quest’ultima se ne avvale e concorre a crearne, di miti; se gli dèi erano
“contemporaneamente effetto e oggetto” del terrore di Cesare, come fa notare E. Gibbon, uno degli autori
chiamati in causa da Iacono, allora la conoscenza si configura come un’impresa storica complessa, in cui
tutto è più e più volte intrecciato, comprendendo nell’intreccio lo stesso soggetto conoscente, come Iacono,
tra i primi, ha mostrato in un libro insuperato, L’evento e l’osservatore. Ricerche sulla storicità della
conoscenza, pubblicato nel 1987 e in una nuova edizione da ETS, Pisa nel 2013. E, forse, anche se non
possiamo saperlo, quand’anche, come auspica Ulrich, insegnassimo a noi stessi da capo a pensare,
penseremmo ancora come pensiamo, essendo il pensiero e la conoscenza, oltre che un’impresa storica,
un’impresa ineluttabilmente antropologica, rispondente a un vincolo fondamentale e quindi imprescindibile,
che è il nostro corpo-cervello-mente in relazione con il mondo. In quel vincolo stanno anche le nostre
possibilità di conoscere e di conoscerci, come ha mostrato in un libro essenziale su questi temi Mauro Ceruti
[Il vincolo e la possibilità, Raffaello Cortina Editore, Milano 2009].

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lincanto-del-mondo
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli
https://www.edizioniets.com/scheda.asp?n=9788846764577&from=homepage


Carlo Ginzburg, in Occhiacci di legno [Quodlibet, Macerata 2019] ridefinisce la postura dello storico, e fa
ricorso allo scarto straniante, alla capacità di capovolgere i ruoli tra il soggetto dello studioso e l’oggetto dei
materiali che studia, alla condizione di farsi agire da loro. Spiega: “È una frase su cui continuo a riflettere,
che riguarda i limiti dell’io. Penso che il compito della scienza – come pensava anche Freud – sia quello di
ridurre per quanto è possibile lo spazio del cosiddetto libero arbitrio. Io ho usato anche questa espressione:
“essere agiti”. Nel momento in cui veniamo a contatto con le narrazioni mitiche, si crea un intreccio per cui
esse ci spingono in una certa direzione”. Per lui la distanza non è un dato, non una condizione in cui ci si
ritrova, non un problema pacifico: la distanza è qualcosa che si costruisce. Diventa a sua volta un elemento
costitutivo del processo che si chiama indagine storica – il significato originario della parola historia è
precisamente indagine, come ricorda in varie occasioni – , delinea un profilo cognitivo che tra smarcamenti
di senso, passi laterali, gradazioni di empatia ed esperimenti a doppio cieco – quelli che in medicina si
basano sull’effetto placebo – esalta l’impronta filologica: delinea una pratica di epistemologia che di fronte a
ogni sapere adotta, alla maniera di Michel Foucault, l’esercizio dell’archeologia del sapere costantemente
sospeso in equilibrio instabile tra passato e presente. 

Porre una distanza tra sé e il presente determina lo spazio dove matura la coscienza storica, la consapevolezza
di muoversi nella geografia delle rovine del tempo, l’opportunità di abbracciare quella che, con “la piega” di
Gilles Deleuze, possiamo definire una filosofia del divenire, capace di rappresentare la trasformazione della
materia e i movimenti della mente come fenomeni interconnessi, che restituisce una teoria sensibile al
rapporto tra superficie e texture e in grado di misurarsi con il tessuto delle cose e la profondità della
superficie materiale del loro disegno.

Stiamo parlando di una conquista non facile e mai definitiva. Perché la paura e la meraviglia non sono
sentimenti vissuti solo dai primitivi che non conoscevano le spiegazioni scientifiche dei fenomeni, ma sono
costanti della nostra esperienza e ad esse dobbiamo le possibilità sostanziali del nostro conoscere e del nostro
conoscerci. Semmai cambiano i fenomeni con cui ci confrontiamo e, quindi, le modalità con cui elaboriamo
il nostro meravigliarci o il nostro avere paura. Le rivelazioni che ci riesce di fare però inevitabilmente ri-
velano i fenomeni di nuovi veli, al punto che ci accade di non vedere, o meglio, per dirla con Hein von
Foerster, di “non vedere di non vedere”. “Ma il limite di Hume (come di Smith e di Gibbon) fu di usare nei
confronti del “volgo ignorante”, dei “selvaggi” e dei “primitivi” quei medesimi preconcetti che egli stesso
aveva grandemente contribuito a criticare in seno al pensiero e alla filosofia occidentale”, scrive Iacono
analizzando i processi conoscitivi di David Hume, Adam Smith e Edward Gibbon. Il fatto è che l’uso di quei
preconcetti da parte di menti così illuminate si lega contraddittoriamente a una lotta filosofico-politica per
liberarsi dai preconcetti di una verità imposta dall’autorità della religione, una verità che si serviva delle false
credenze. “Ma è accaduto che anche l’autorità non religiosa e apparentemente disincantata si sia servita di
credenze per imporre la cerimonia della sua esistenza dominante. E le credenze, che non coinvolgono
soltanto il ‘volgo ignorante’, ma anche gli uomini ‘illuminati’, devono essere oggetto dell’indagine storica,
che non può porle pregiudizialmente al di fuori di sé con la motivazione che, in quanto tali, risultano ‘false’.
Si confonderebbe, in caso contrario, il senso dell’indagine con il preconcetto. La discriminazione tra il vero e
il falso deve comprendere il falso come problema storico”. Si respira in questa profonda argomentazione di
Iacono, come nelle analisi di Ginzburg, la limpida lezione metodologica di Arnaldo Momigliano e la forza
diffusiva dei suoi insegnamenti in quel laboratorio pisano che, anche nel dialogo fitto con Aldo Giorgio
Gargani, ha fornito un’evoluzione ancora tutta da comprendere e valorizzare nella produzione di conoscenza.



Accade, nella ricerca e nella conoscenza che, per criticare un pregiudizio e un autoinganno, se ne affermi
inconsapevolmente un altro, o se ne trascuri e non se ne veda un altro ancora. Non solo, ma non si veda di
non vedere che lo sguardo non è mai assoluto e che il logico-formale e il mitico convivono sempre nel
conoscere umano. L’osservatore e l’evento osservato partecipano di un processo in cui il primo è coinvolto
nel secondo e il secondo cambia il primo. Non possiamo vedere senza occhi e gli occhi filtrano quel che
vediamo. 

Il libro di Iacono è un’interrogazione sul soggetto conoscente o, richiamando Edgar Morin, uno studio sulla
conoscenza della conoscenza. Avvalendosi dell’approfondimento della funzione svolta dalla paura e dalla
meraviglia nella nascita della nostra propensione a creare credenze o della nostra tensione a conoscere
mediante la filosofia, il percorso del libro è sostenuto da una continua necessità di comprendere il nostro



bisogno di conoscere e la nostra intollerabilità del vuoto di conoscenza. Analizzando dettagliatamente le
riflessioni di Hume: “Noi trasferiamo sempre la nostra esperienza, espressamente o tacitamente, direttamente
o indirettamente, ai casi di cui non abbiamo esperienza” [Trattato sulla natura umana, 1739], emerge il ruolo
della proiezione nel nostro rapporto con la realtà e il mondo. Nell’introiettare gli eventi della nostra
esperienza, finiamo per proiettare il nostro mondo interno, con le sue ansie e i suoi stupori sulla realtà e sul
mondo, reificando poi quanto noi stessi abbiamo proiettato. Un contributo di particolare utilità per la
comprensione di questi processi viene da Axel Honneth, in Reificazione. Sulla teoria del riconoscimento,
[Meltemi, Milano 2019]. “Inventiamo dèi a nostra immagine e somiglianza e attribuiamo loro il potere di
fenomeni ed eventi che altrimenti sfuggirebbero alla nostra comprensione e alla nostra stessa esperienza”,
scrive Iacono. Si potrebbe continuare sostenendo che l’attribuzione più radicale agli dèi che noi stessi
inventiamo è quella di averci creato. Non solo, ma ancor più incidente nelle nostre vite è il ricorso al divino
per cercare di contenere e sopportare ogni aspetto e manifestazione di noi stessi che ci risulti difficile
comprendere e accettare, prima di tutto la paura della morte, ma anche lo stupore che ci prende tutte le volte
che, per dirla con Woody Allen, non siamo d’accordo con noi stessi. 

L’associazione della paura all’origine delle religioni e della meraviglia alla nascita della filosofia è una delle
prime sistemazioni riguardanti i tentativi di comprendere che l’esperienza del meraviglioso ci ricorda
continuamente che il nostro dominio del mondo è incompleto, come scrive Stephen Greenblatt. Nel momento
in cui si cerca di presentare la religione come qualcosa che ha una storia, da parte della filosofia e della storia
si producono due effetti che Iacono documenta con analisi articolate dello sviluppo del pensiero. Da un lato si
scopre che attribuire all’ordine delle cose ciò che appartiene all’ordine delle idee significa spostare nelle cose
ciò che appartiene all’osservatore, assolutizzando un modo di procedere con il modo di procedere. Si
comprende cioè che la verità del modo di procedere per conoscere non appartiene alle cose stesse conosciute.
Dall’altro si scopre allo stesso tempo come la mente si acceca. Uno degli accecamenti, evidenziati con
chiarezza da un antropologo come Marshall Sahlins a proposito dell’economia dell’età della pietra, consiste
nelle congetture mediante le quali si tende a interpretare culture altre con i parametri della propria, stabilendo
degli stadi di sviluppo lineari e ritenendoli passaggi necessari. Nella teoria scozzese che accomuna Hume e
Smith si propone, infatti, una scala di successione dei sistemi fondati sulla caccia, sulla pastorizia,
sull’agricoltura e sul commercio, attraverso cui verranno comparati gli antichi con i selvaggi contemporanei.
Per queste vie, come è noto, è poi accaduto che si desse vita a un processo distruttivo dell’essere sociale
nell’uomo moderno in favore del suo essere economico, come se questa fosse una tendenza assoluta. Mentre,
come ha dimostrato E. P. Thompson, forme comunitarie di identità collettive, spesso antagonistiche,
rimangono o vengono create ex novo nella vita degli individui. 

Le dinamiche mediante le quali si producono e affermano le credenze, fino a diventare veri e propri sistemi
di pensiero, anche con le loro contraddizioni interne, sono accuratamente analizzate da Iacono, in particolare
nel capitolo quinto, dove si considerano la paura e la meraviglia nell’idea di storia filosofica di Hume, Smith
e Gibbon. Un esempio di particolare valore riguarda March Bloch e la sua analisi della credenza dei re
taumaturghi pubblicata nel 1924 [I re taumaturghi, Einaudi, Torino 1989]. Se molti studiosi di fronte alla
credenza del potere taumaturgico dei re di guarire la scrofola con il loro tocco, concordano nel negare a quel
potere un’origine soprannaturale, perché non negano quel potere in sé stesso, perché non contestano affatto
che i re operassero effettivamente le guarigioni? “La ragione sta nel fatto che tra quegli uomini e noi stanno
le scienze fisiche e naturali”, sostiene Bloch. Questa secca spiegazione però tende a non considerare un fatto
importante, tutto da comprendere: il significato sociale di quella credenza e le ragioni del sostegno collettivo
nel confermarla. Se quella credenza si afferma, sosterrà lo stesso Bloch in un testo successivo, è perché le
immaginazioni sono già predisposte ad accoglierla: “un avvenimento, una cattiva percezione che non andasse
nella direzione verso cui già tendono le menti di tutti potrebbe al massimo costituire l’origine di un errore
individuale, ma non di una falsa notizia popolare e largamente diffusa […] la falsa notizia è lo specchio in cui
la coscienza collettiva contempla i propri lineamenti”. Ogni riferimento ai tempi in cui viviamo è lasciato alla
nostra capacità e volontà di comprendere quello che è sotto gli occhi di noi tutti. Il punto da sottolineare
riguarda la distinzione tra inclinazione al meraviglioso e credenza nel miracoloso, poiché se è la loro unione a
stravolgere il senso comune e la ragione, è la loro distinzione che permette di far comprendere l’idea di un



progresso della mente umana.

La paura e la meraviglia che a un tempo il diverso e le differenze suscitano, non consentono tregua neppure
quando il pensiero, come nel caso di Kant, cerca di evolversi con un salto di qualità basato sul nesso fra senso
dell’alterità e ragione egualitaria. Pur disponendosi sul piano morale nella chiave dell’universalità raggiunta a
un certo momento dello sviluppo umano, convive in Kant non soltanto una particolare versione della teoria
degli stadi, ma anche una concezione delle razze, la cui differenziazione comporta il giudizio dell’inferiorità
del negro. Rimane, quindi, la questione di come collocare le considerazioni di Kant di fronte al suo grande
argomento della ragione egualitaria come segno dell’inizio della civiltà. Si tratta di una questione che non
può non essere posta ogni qualvolta si cerca di riflettere non solo sulla questione occidentale del rapporto fra
eguaglianza e senso dell’alterità, ma anche su come procede il corpo-cervello-mente di noi esseri umani di
fronte alle differenze e nella elaborazione del combinato tra mente, credenze e scienze.        

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





