
 

Kafka e Brod: vent’anni di lettere 
Marino Freschi
16 Settembre 2024

«Io sono incomprensibile a Max e lì dove gli risulto comprensibile, si sbaglia», così Kafka alla fidanzata
berlinese, Felice Bauer, nell’aprile 1914. Più chiaro di così! Nel 1938 Walter Benjamin commentava
l’enigma di quel sodalizio: «La sua amicizia con Brod è soprattutto un punto interrogativo». Il senso
dell’incerto rapporto tra Kafka e Brod è ricostruito da Benjamin in riflessioni critiche, riportate nella recente
silloge di testi benjaminiani, Il mio Kafka. Scritti, Lettere, Frammenti a cura di L. Arigone e M. Palma
(Castelvecchi), che comprende tutto ciò che il filosofo aveva scritto sul praghese. 

Nel rapporto Brod resta schiacciato eppure lo redime la sua generosità per aver salvato e costudito tutte le
carte, lettere, quaderni, foglietti, cartoline, disegni e persino gli scarabocchi dell’amico dopo aver disobbedito
ai due testamenti in cui Kafka lo incaricava di bruciare tutto ciò che non era stato pubblicato e sappiamo che
solo una minima parte di ciò che aveva scritto venne pubblicato nella sua breve vita, che si concluse, non
ancora quarantunenne, il 3 giugno del 1924 per una tubercolosi laringea. A cominciare dagli anni universitari,
dal 1904, fino alla morte Franz continuò a scrivere all’amico e ogni sua lettera era un brano, inseparabile da
tutta la sua opera, che rispecchiava la sua scrittura, la sua ricerca, tutta la sua tensione. Ora questo carteggio –
Un altro scrivere. Lettere 1904-1924 – tra i due praghesi, indispensabile per comprendere Kafka, ritorna,
immutato, nella collana “La quarta Prosa”, per le edizioni Neri Pozza, a cura di Marco Rispoli e Luca Zenobi,
che in sapiente collaborazione germanistica ci consegnano una testimonianza preziosa della letteratura della
modernità. Max non comprendeva l’amico, mentre le lettere di Franz erano occasioni – più solitarie che
colloquiali – della sua peregrinazione letteraria con aperture straordinarie alla sua enigmatica visione del
mondo.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/kafka-e-brod-ventanni-di-lettere
https://test.doppiozero.com/marino-freschi
https://www.castelvecchieditore.com/prodotto/il-mio-kafka-scritti-lettere-frammenti-1927-1939/


Nel 1921 Brod gli invia Paganesimo Cristianesimo Ebraismo, un suo testo ambizioso, quanto orrendamente
semplificatorio. Kafka lo legge rapidamente e ne scrive un commento rivelatore. Dopo l’iniziale
ammirazione che lui prova sempre per opere compiute, entra in merito all’argomento e allora possiamo anche
dimenticare lo spunto della lettera ché Kafka s’inoltra nella sua ricerca spirituale (per usare un aggettivo che
allude alla sua riflessione mistica, esoterica, ‘cabalistica’ secondo la lettera del gennaio 1922): «Si giunge
forse vicinissimi alla tua concezione se si afferma: in teoria vi è una perfetta possibilità di felicità terrena,



ovvero credere nella natura essenziale del divino e non di anelare verso esso». La natura essenziale del
divino. Non era mai stato così esplicito. Nemmeno negli Aforismi di Zürau (Adelphi, 2004, a cura di Roberto
Calasso), composti tra l’autunno del 1917 e l’inverno del 1918, nell’eremo della casetta messagli a
disposizione dalla sorella Ottla, la preferita. Nel sessantanovesimo anticipa quasi letteralmente la lettera: «In
teoria vi è una perfetta possibilità di felicità: credere all’indistruttibile in noi e non anelare verso di esso».

Questo illustra le differenze tra i due amici. Brod indugia sulle sue opere e sulle sue vicissitudini sentimentali
senza sospettare di essere distante dall’idea e dalla prassi della scrittura dell’amico. Si sofferma sui suoi
problemi coniugali, sulla crisi con la moglie e racconta dell’amante Emmy Salveter, che esorta a visitare
Kafka a Berlino nel 1923, benché lui sia ormai nella fase terminale della malattia. Proprio la vitalistica
sconsideratezza di Max incanta Kafka, che all’amico così debordante confessa: «Tu vuoi l’impossibile, per
me è impossibile il possibile». Come è stato notato nella densa introduzione al volume: «si ha spesso
l’impressione di aver a che fare, più che con un dialogo, con due grossi blocchi monologanti». L’affettuosa
incomprensione di Brod conosce il suo vertice di fronte alla grande questione dell’ebraismo di quegli anni: la
città boema era diventata il centro del ‘cultursionismo’ sostenuto da Martin Buber che trova nei giovani
intellettuali ebrei tedeschi un sostegno decisivo.

Da Praga proveniva Hugo Bergmann, condiscepolo al ginnasio di Franz, che diventò il primo rettore
dell’università ebraica di Gerusalemme, nonché Felix Weltsch, scrittore che partecipava, con Kafka e Brod al
“circolo ristretto” che si riuniva al Café Arco e che dal 1919 al 1938 diresse la rivista sionista «Selbstwehr»,
cui collaborò anche Kafka, e che fuggì con la famiglia e con quella di Brod sull’ultimo treno utile quando i
nazisti stavano entrando a Praga. Dal 1940 fino alla morte curò la Biblioteca Nazionale di Gerusalemme.
Kafka si trovava circondato da amici sionisti e come sempre il più agitato era proprio Max Brod, il cui
attivismo provocò un temporaneo distacco. Kafka non era contro i sionisti, anzi spesso sognava di trasferirsi
in Palestina. Ma considerava con scetticismo il movimento nazionalista (e a vedere quel che succede oggi
non si possono non condividere le sue perplessità). Quando conobbe Felice il 13 agosto 1912 aveva in tasca
una rivista viennese, «Palestina», appunto. E il gioco colloquiale prese spunto da quel vago progetto, come le
ricorda Franz in una delle prime lettere: «Si parlò del viaggio in Palestina e Lei mi porse la mano o meglio
sono stato io ad attirarla in virtù di un’ispirazione». E su quella subitanea ispirazione trascorsero cinque anni,
fiumi di parole, indispensabili per comprendere Kafka e la cultura del tempo, che è forse ancora la nostra
come ha mostrato nel 1968 Elias Canetti nello stupendo saggio L’altro processo. Lettere di Kafka a Felice
(ora ripubblicato da Adelphi in Processi a cura di Renata Colorni e Ada Vigliani). 

E ancora nel 1923 con Dora Diamant, la giovane donna ebreo-polacca, che seppe emanciparlo da Praga e
dalla famiglia, sebbene solo per brevi mesi, sognava di aprire un caffè a Tel Aviv, lui come cameriere, lui
ormai segnato dalla morte. Più che sionismo era il sogno per una vita vera, sana, semplice, lontana dalla
letteratura e per questo frequentava la scuola di nuoto, la falegnameria e una serra. Era, questo, il sogno di
Kafka, dell’ebreo della diaspora, del ghetto, quello invisibile che ancora viveva dentro di lui, come aveva
testimoniato nei colloqui Gustav Janouch. Era il sogno mistico di una vera vita, lontana dalla letteratura,
quello che può «credere nella natura essenziale del divino», o come traduce vigorosamente in K. Roberto
Calasso, che può: «credere al decisamente divino». Un sogno che non aveva nulla a che fare con il sionismo,
quello stesso ideale condiviso, a modo suo, con la nota curvatura asburgica metapolitica, da Joseph Roth.
Brod invece si distingueva nell’impegno politico anche con apprezzabili risultati dopo la fondazione della
nuova repubblica cecoslovacca. Dove i due si trovavano stranamente d’accordo era nella convinzione che
negli scrittori ebrei tedeschi agiva la stessa impossibilità di scrivere, di scrivere in tedesco, semplicemente di
scrivere, nonché di non scrivere. Nell’importante lettera del giugno del 1921 concludeva sul destino degli
scrittori ebrei tedeschi – più che mai “kafkianamente” e tra parentesi – poiché per loro «(la disperazione,
infatti, non era qualcosa che si potesse placare con la scrittura, era un nemico della vita e dello scrivere, lo
scrivere in questo caso era solo una soluzione provvisoria, come per uno che scrive il suo testamento appena
prima di impiccarsi, una soluzione provvisoria che può benissimo durare tutta una vita)».



Ma come si può corrispondere, rispondere a simili lettere? Brod aveva oscuramente compreso chi era Kafka.
In un articolo del 1907, annunciando che Franz era tra i principali scrittori del tempo, lo paragonava a
Heinrich Mann, Frank Wedekind e Gustav Meyrink quando l’amico non aveva ancora pubblicato nulla. La
risposta di Kafka è anche umoristica: il suo nome sarebbe stato aggiunto alla fine per motivi eufonici
rappresentati dalle due aa. Esce fuori sempre qualcosa di stridente: Kafka disprezzava (a modo suo) il
manierismo ridondante di Meyrink che incantava Brod, dal quale anzi Max non si emancipò mai
completamente, come conferma il suo romanzo da ‘Praga magica’: La via verso Dio di Tycho Brahe (Tycho
Brahes Weg zu Gott) del 1915, quando Kafka stava rinunciando a completare Il Processo. Un confronto
ingeneroso, tra le due opere, di cui Max era alquanto consapevole, come mostrano le affermazioni di stima



sincera che innervano le sue lettere, mentre quelle di Kafka fanno parte dei suoi capolavori insieme ai diari,
ai frammenti, ai testi pubblicati e a quelli postumi, la cui salvezza dobbiamo a Brod. Le sue lettere
(conservate solo dal 1917) a Franz sono testimonianze importanti per la civiltà letteraria della Praga tedesca
che stava per estinguersi con Rilke (fuggito appena ventenne a Monaco), con numerosi altri scrittori tedeschi
quasi tutti d’origine ebraica come Werfel, Egon E. Kisch, Meyrink, Leo Perutz, Johannes Urzidil, Ernst
Weiss – oltre a Kafka e Brod – per menzionare i sopravvissuti alla memoria letteraria. Come in una danza del
destino scompare questa epoca: nel 1924 Kafka, nel 1926 Rilke. Senza lasciare tracce come profetizza Milan
Kundera: Praga, poesia che scompare (Adelphi). Una profezia che si avverò con l’occupazione nazista e con
il regime stalinista, ma che tuttavia segna un’esperienza fondamentale per la letteratura come conoscenza,
compito, missione e memoria.

Leggi anche

Marco Belpoliti, Kafka e la vergogna
Guido Monti, Una carezza alla nuca di Kafka
Giuseppe Di Napoli, Kafka, scarabocchi e disegni
Andrea Pomella, Kafka. La vita è qualcosa di più di un gioco di pazienza
Francesco M. Cataluccio, Kafka. Un tram chiamato lampione
Alessandro Banda, Kafka: una volta, sai, ero un gran disegnatore...
Paola Albarella, Tutto “Il processo” a Berlino
Gabriele Gimmelli, Il gabinetto delle meraviglie del dottor K.
Andrea Giardina, Gli animali di Kafka
Marino Freschi, Franz Kafka: assalto al limite
Giuseppe Lupo | Come leggere Kafka
Alessandro Banda | Franz Kafka, La tana
Antonio Attisani | Kafka: la passione teatrale
Giulio Schiavoni | Il fochista di Franz Kafka
Giorgia Antonelli | Lettere a Milena. Tenere in camera un uragano

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/kafka-e-la-vergogna
https://www.doppiozero.com/una-carezza-alla-nuca-di-kafka
https://www.doppiozero.com/kafka-scarabocchi-e-disegni
https://www.doppiozero.com/kafka-la-vita-e-qualcosa-di-piu-di-un-gioco-di-pazienza
https://www.doppiozero.com/kafka-un-tram-chiamato-lampione
https://www.doppiozero.com/kafka-una-volta-sai-ero-un-gran-disegnatore
https://www.doppiozero.com/franz-kafka-tutto-il-processo-berlino
https://www.doppiozero.com/il-gabinetto-delle-meraviglie-del-dottor-k
https://www.doppiozero.com/gli-animali-di-kafka
https://www.doppiozero.com/franz-kafka-assalto-al-limite
https://www.doppiozero.com/come-leggere-kafka
https://www.doppiozero.com/franz-kafka-la-tana
https://www.doppiozero.com/kafka-la-passione-teatrale
https://www.doppiozero.com/il-fochista-di-franz-kafka
https://www.doppiozero.com/lettere-milena-tenere-in-camera-un-uragano
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



