DOPPIOZERO

Arlecchino, I’ attraver satore

Corrado Bologna
29 Settembre 2024

Arlecchino entrain scena saltando, rotolando, e fa capriole selvagge, e poi guizza, rimbal za, ricade come un
sacco dai mille colori, e fapiangere eridere, e non smette di ciacolare parlando nel naso con quel suo accento
bergamasco assunto chissa quando, nella lunga vicenda storica delle sue metamorfosi infere e terrestri.
Arlecchino é «un dio improbabile, un dio a contrario, patrono della incostanza e dellaimprevedibilita:
condivide con Dioniso I’irruenza e il superamento di ogni confine, avendo incorporato tutti i confini nel suo
modo di essere. Anche Arlecchino, come I’ antico dio dell’ ebbrezza e dello scatenamento, € sempre “a di
qua’ esempre“al di |1d’, e sempre sé stesso e sempre I’ Altro, giacchéin lui il “proprio” el atro” «sembrano
coincidere in una creativa confusione», annunciata fin dall’ ingresso sul palco dalla sua casacca alosanghe
coloratissime, un caleidoscopio in cui si immillano le sue forme possibili. Il costume di Arlecchino,
suggerisce Gian Piero Jacobelli nel suo recente Arlecchino passator scortese. In appendice Baric, «Le
marionette di Arlecchino», (Luca Sossella, 2023), richiamandosi a Michel Foucault, in un libro di rara
intelligenza storiografica e antropol ogica, e fondamental mente epistemologica, «“fascintillare la

dispersione”’ che caratterizzalavita e che trovalasua“diabolica’ rappresentazione sulla scena, dove tutto
puo accadere perché non accade davvero, anche se potrebbe accadere, mettendoci di fronte alla catartica
esperienza di unarealta virtuale che sul momento appare piul reale dellareatareae».

Giorgio Agamben, a proposito dei personaggi tragico e comico, harilevato cheil primo si definisce per le
azioni che compie, e non per il suo “carattere”, mentre il secondo «agisce per imitare il suo carattere»: «le
azioni che compie gli sono eticamente indifferenti e non lo toccano in acun modo». La dimensione etica del
dramma sfugge dunque ad Arlecchino, che e nato diavolo (I’ Hallequin che guida la chasse sauvage notturna
su cavalli infernali, quando I’ anno vecchio cede a nuovo), e che nella Commedia dantesca, dove e chiamato
Alichino, si azzuffa con Calcabrina, finendo entrambi «cotti dentro da la crosta», ridicoli come solo un fool
puo essere. Malungo i secoli lacomicita diabolicadi Arlecchino prende una svolta carnevalesca, “passa’ da
uno stato al’ atro, da un confine a successivo, fino a divenire confine del confine, forma della forma. Egli €
Nessuno; non pero nel senso ulissico assunto da Adorno e Horkheimer ad emblema del soggetto borghese:
«Arlecchino € Nessuno in quanto rappresentail contorno di ogni qualcuno possibile, venendo sempre primae
dopo. Primadell’inizio (dellavita e dello spettacolo), ma anche dopo lafine, quando il sipario (dellavitao
dello spettacolo) si chiude e Arlecchino rifluisce nel crepuscolo delle storie personali, portando sulle spalle
unagerladi piccoli Arlecchini generati per partenogenesi, come in alcune curiose incisioni del Cinquecento e
Seicento» (ad esempio I’inaugurale La Arlechinaria di Tristano Martinelli, incisanel 1600-1601).

Tral’inizio elafine, ladoveil limite sfocianell’illimitato e il confine sconfina nella propria aterita, s
colloca dunque Arlecchino-Nessuno. «Protagonistadel confine, che resta inscritto nel suo costume,
Arlecchino dal confine, di spazio, di tempo, di genere, di ruolo, va e viene continuamente, anche dove non
dovrebbe trovarsi. Da questo punto di vista, la mascheratanto visibile da non farsi vedere, funge da tattico
espediente per restare in incognito e per potersi muovere da una parte o dall’ altra senza doverne rendere
conto a Nnessuno».

In questa dimensione piu di un elemento di affinita filosofica, ma addirittura apocalittico-messianica, si puo
riconoscere fra Arlecchino e Pulcinella, altra maschera di natura infera (bianco come un fantasmae con il
volto affoscato dal fumo). Su di lui Giandomenico Tiepolo, figlio del grande Giambattista, ha dipinto gli


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/arlecchino-lattraversatore
https://test.doppiozero.com/corrado-bologna
https://lucasossellaeditore.it/libro/arlecchino/

affreschi nellasuavilladi Zianigo (oggi aCa Rezzonico), fra 1793 e 1797, anno della caduta della
Repubblica di Venezia, accompagnandoli nello stesso ’97 con la pubblicazione di uno splendido album di
disegni, il Divertimento per |i regaza.



Giorgio Agamben
Pulcinella

| ovvero

/ Divertimento per

li regazzi




Giorgio Agamben, che agli affreschi e al’ album ha dedicato un libro di atissimo ingegno (Pulcinella owero
Divertimento per li regazz, Nottetempo, 2015; vedi larecensione di Riccardo Ferrari), rileva che Pulcinella
condivide con i satiri una natura semiferina, e che a pari del Socrate dal volto silenico del Smposio di
Platone, anche Pulcinella «é un personaggio filosofico». Comeil Filosofo el’ Artista, questa maschera ha
rapporti con |’ essenziale dell’ esistenza: con lavita e con lamorte, con il pianto e con il riso. Per questo
Pulcinella e maschera del filosofo: «Che lafilosofia abbia a che fare tanto con il riso che con il pianto»,
scrive Agamben, «e testimoniato da un’ antica tradizione iconografica, che rappresenta Democrito ridente ed
Eraclito piangente. Il riso e il pianto sono, infatti, i due modi in cui I'uomo fa esperienzadei limiti del
linguaggio. [...] Cheil linguaggio sia, che il mondo sia— questo non si puo dire, se ne puo soltanto ridere o
piangere (non si tratta, dunque, di un’ esperienza mistica, madi un segreto di Pulcinella). Per questo i due
filosofi sono rappresentati insieme: non soltanto il riso e non soltanto il pianto, ma entrambi nello stesso
tempo. Lo spettatore dovrebbe ridere e piangere insieme.

Agamben ci svelaqual &, daun punto di vista etico e conoscitivo, il “segreto di Pulcinella’: a pari dellavita,
«Pulcinellanon e un sostantivo, € un avverbio: egli non e un che, & soltanto un come». In parallelo agli eroi
tragici, e piu autenticamente di loro grazie ala sua natura comica, Pulcinella ha a che fare con lavita e anche
con lamorte, laannuncia, la penetra incorporandola nel suo gesto buffo e spesso assurdo: «Egli vive accanto
alla suamorte, €inluogo dellasuamorte. [...] Il segreto di Pulcinella é che, nella commedia della vita, non vi
€ un segreto, ma solo, in ogni istante, unaviad’ uscita». Ubi fracassorium, ibi fuggitorium: «dove s dail
caos dell’ esistenza, |1 si trovalaviad’ uscita». Questo € il motto di Pulcinella, che «vive “al’improvviso”»,
conducendo, proprio come il Filosofo, I’ Artista, il Critico, una vita «essenzialmente inoperosa». E per parte
sua, «Arlecchino non e quello che fa, mafaquello che &». Per questo una maschera della Commedia

dell’ Arte, un Saltimbanco, possono spartire con I’ artista e il suo pensiero poetante qualcosa di eccessivo, di
animalesco e insieme di spirituale (Socrate, il “Sileno di Alcibiade”, ma anche Diogene, ei “cani” che per i
contemporanei eranoi “cinici”), e si dimostrano perfetti compagni di strada nel ricercare attraverso il gesto
del pensiero la“viad uscita’ per unaprassi che lo soffoca.

Non s & mai parlato di un segreto di Arlecchino. Maforse laggiu negli inferi i due, il Bianchisssimo eil
Tuttocolorato, un segreto o hanno condiviso. Suppongo che il segreto di Arlecchino sia proprio quello di
Pulcinella: trovare sempre unavia d’ uscita, cambiare per rimanere sé stessi, fare di ogni metamorfosi una
forma, fino a conquistare laforma delle forme, che € la «nientita» di molto pensiero mistico. Cosi Arlecchino
lungo i secali riscattail proprio originario ruolo diabolico rinunciando ala maschera, «dispositivo per
nascondersi», e diventando Maschera, «dispositivo per mostrarsi». Questa ambivalenza di Arlecchino, legata
alla sua corporeita eccessiva, I’aveva giaintuita Bachtin nello studio su Rabelais e il carnevalesco: «il ruolo
pit importante nel corpo grottesco e affidato a quelle sue parti e luoghi dove esso va oltre sé stesso, esce dai
limiti prestabiliti, cominciala costruzione di un nuovo (secondo) corpo: il ventre eil fallo ».

Canta, ironica, unafilastroccainfantile: «Arlecchino scappafuori col vestito a piu colori, salta, balla e corre
viasempre pieno di alegria». In questa verita da bambini, come intuisce acutamente Jacobelli, consiste la
sapienza ermetica di Arlecchino, del suo pensiero del fuori (laformula é foucaultiana): «“scappafuori”, cioe
“scappa dentro”, facendo una grande confusione, perché solo dalla confusione dei vecchi assetti teorici e
pratici puo nascere qualcosa di teoricamente e praticamente NUOVO».

Nel suo mirabile Ritratto dell’ artista da saltimbanco (1970), che io stesso tradussi e commentai per
Boringhieri nel 1984, Jean Starobinski riconoscevain Arlecchino la sorte dei clowns e dei personaggi
ermetici, maestri di iniziazione rituale che fanno passarei trapassati (nel doppio senso di “morti” e di
“coloro che sono passati per un ostacolo, |0 hanno superato”): questi passeurs, soprattutto, fanno passare al
senso e quindi trasgrediscono i confini dei luoghi comuni. Come scrisse Guillaume Apollinaire a proposito
degli Arlecchini ermetici del suo amico Picasso, la «difficile agilita» del clown e dell’ acrobata diviene
«l’ardua impresa gnoseol ogica» di coloro che “fanno passare al senso” I'insensatezza della vita. Quel
fantasmi, quelle maschere, li “fanno passare”, li trasformano dentro di noi, proprio in quanto significanti
liberi: «Lagratuita, |’ assenza di senso €[...] laloro arianatale. Soltanto a prezzo di questa vacanza, di questo
Vuoto primario, potranno passare al senso che abbiamo scoperto per loro. Essi hanno bisogno di


https://www.doppiozero.com/agamben-tra-i-pulcinella-del-tiepolo

un’immensariserva di non-senso per poter passare a senso» (Starobinski).






Lo spirito del passatore contiene veleno, € malefico perché “attraversa’ il limite fralavitaela morte,

I’ oltranza che separa |’ assurdo e il significato: la naturadi Arlecchino € la stessa che Ernesto De Martino, nel
Mondo magico (1948) ideo per definireil mago: «il signore del limite, I’ esploratore dell’ oltre, I’ eroe della
presenzax». «Nel corso dei secoli», dice ancora Starobinski, «larappresentazione teatrale e la parodia
esorcizzeranno il suo maleficio e guesto demone che ha attraversato i confini dell’ inferno per venire a
tormentarci saratrasformato in una figuracomica, il cui carattere essenzialmente trasgressivo si volgera
verso i tabu dell’ ordine sociale e delladisciplinadel costumi». Arlecchino si moltiplicae s annienta, vae
viene oltre ogni confine, dal momento che, «ballando e cantando, trasforma il mondo in un confine, per
poterlo oltrepassare come una specie di Ercole diviso tralaVirtu eil Vizio».

A pieno titolo Arlecchino e signore del limite, come Ercole e Hermes, come tutte le figure psicopompiche. |
limiti, i confini che separano e uniscono li fondano (le “colonne d Ercol€”) eli attraversano (Hermes é per
definizione I’ attraversatore”). Opportunamente Jacobelli ricorda un gesto mentale decisivo di Ernesto De
Martino, il quale individud nellanekyia, nella discesa agli inferi della psyché, «la condizione per attivare “lo
dlancio della valorizzazione, I’ ethos del trascendimento”, precisando che “anoi toccaridiscendere agli inferi,
se nell’ ora che volge vogliamo consolidare il potere dei superi». | passaggio rituale trasformain forma
quello che De Martino chiama «rischio di non esserci», che non si presenta secondo un contorno definito,
dentro limiti stabili per cui possa essere appreso come oggetto: il suo limite é travagliato dainfinite
possibilita sconosciute, che accennano a un oltre carico di angosciante mistero».

In questo senso il diavolo-Arlecchino e capace di trasformarsi in mago, in esploratore dell’ oltre e signore dei
confini. La sua é una «feconda diabolicita», capace di «rappresentare tutto e il contrario di tutto», dal
momento che Arlecchino, a pari del suo avatar mitico Ercole, portacon sé, nel lungo e variegato percorso
secolare attraverso le civilta, «tanto un ponte trale due rive, quanto le due rive e cio che simboleggiano nella
loro separazione, nel trovarsi I'unadi fronte all’ altra, nel corrispondersi e contrapporsi». Al pari di Ercole,
anche Arlecchino e «protagonistadel confine», e «dal confine, di spazio, di tempo, di genere, di ruolo, vae
viene continuamente, anche dove non dovrebbe trovarsi». Passatore e sconfinatore, Arlecchino €, nella
finissmalettura di Jacobelli, «il “divenire”, il “passaggio” stesso, personificato in un personaggio la cui
caratteristica resta appunto quella di essere “uno, nessuno e centomila’ ».

In Francia Ercole rappresental’ eroe mitico, il capostipite delladinastia, fraEnrico Il e Luigi X1V; eaMadrid
Carlo V fadecorare lafacciata del suo palazzo nell’ Alhambra di Granada con due fatiche di Ercole, I’ Idraeil
Toro cretese. La «Nientita» di Ercole coincide con la sua metamorfosi permanente, che € anche una
«mediamorfosi», visto che primadi calcare il palcoscenico Ercole-Arlecchino attraversa campi del sapere e
della rappresentazione collettiva assai diversi. L’analisi che Jacobelli fadel variegato, complesso ruolo direl
di collettore mitico-antropologico, assunto nella civilta europea dal «“passatore”’ Ercole, in piena consonanza
con il “passatore” Arlecchino che ne eredita le spoglie», € di grande eleganza: «Ercole, “passando” nello
spazio e nel tempo s porta appresso tutto quanto casual mente incontra, miti eriti locali, fungendo da
catalizzatore delle sintesi di civilta che costituiscono la matrice originale della cultura mediterranea. In atre
parole, un autentico “passatore” che, nel suo “passare’, fa passare anche gli atri». Arlecchino, confrontato da
Jacobelli (per contrasto) anche con Pinocchio, rappresentail passatore che non smette mai di passare, perché
non raggiunge mai “10” stato definitivo della metamorfosi, di per sé imprendibilmente necessario:
«Arlecchino costituisce una metafora simbolica del passaggio che consente di passare in quanto mantiene
sempre aperta la porta del passaggio nella sua consistenza trascendentale. Una confermadel fatto che non si
puo non passare —non si puo non diventare adulti, non si puo non cambiare di stato e di condizione, non si
puod morire senza essere vissuti — e pero [...] per passare passando davvero bisogna continuare a passare,
affrontando responsabilmente |e tante crisi con cui dobbiamo misurarci ogni giorno e conferendo a queste
crisi un senso tanto escatologico quanto palingenetico, per rientrare in sé con una diversa consapevolezza
della propria mutevole, mavolta a volta consi stente e coerente vocazione identitaria».

Questaintelligente lettura «anamorfica» di Arlecchino come passaggio permanente e sempre in mutazione,
su cui ruotalaricchisssmaricercadi Gian Piero Jacobelli, mi evoca unafrale pagine piu intense degli
appunti preparatori per il Passagenwerk di Walter Benjamin, dedicato al passage parigino come non-luogo



onirico: «Nell’antica Grecia venivano indicati dei luoghi attraverso i quali si scendeva agli inferi. Anche la
nostra esistenza desta € unaregione da cui in punti nascosti si discende agli inferi, riccadi luoghi per nulla
appariscenti ove sfociano i sogni. Ogni giorno vi passiamo davanti incuranti, ma non appena arrivail sonno,
torniamo indietro atastarli con mossa veloce, perdendoci in questi oscuri cunicoli. Gli edifici delle citta sono
un labirinto che allaluce del giorno assomiglia alla coscienza: di giorno i passages (sono queste le gallerie
che conducono allaloro esistenza dimenticata) sfociano inavvertiti nelle strade. Madi notte, il loro buio
compatto spicca spaventoso frale masse di case: il passante dellatarda ora vi passa davanti in gran fretta, a
meno che non |” abbiamo incoraggiato al viaggio attraverso le vie anguste» (Passagenwerk, sez. C, 1a, 2).

Quel diavolo d’un Arlecchino: forma fluens, che ¢’ € sempre e gia da sempre non “c’ € mai, perché ein ogni
momento e in ogni luogo il proprio altrove.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

Gian Piero Jacobelli

;.:;;.w.wsf or scortese




