DOPPIOZERO

L eopardi el’inquietudine della materia

Francesco Bellusci
1 Ottobre 2024

Praticando I’ usanza dei bagni termali, in ogni localita visitata durante questa estate in Giappone, da Kyoto a
Hakodate, da Kobe a Beppu, mi € capitato di assistere sempre alla medesima scena. Immergendosi
contemporaneamente nella vasca e in una solitudine pronta a ospitare ricordi, pensieri, immagini, i miei
“compagni” bagnanti, lontani dalle occupazioni frenetiche quotidiane, tendevano silenziosamente a compiere
lo stesso gesto, che, nella mia mente, non poteva non evocare quello del giovanissimo “poeta dell’ infinito” di
Recanati. Collocati quasi sempre agli ultimi piani dell’ albergo, i public baths offrivano, infatti, unavisione
spettacolare della citta e della suaimmensita, che ognuno si predisponevaa“mirare, sedendo” per lungo
tempo, con uno sguardo contemplativo che chiaramente, pero, si proiettava allaricerca degli “ spazi
interminati” insondabili per I’occhio umano, a di ladella“siepe’ grigiaefittadi grattacieli e di reti stradali,
ferroviarie e metropolitane. O meglio, con uno sguardo lungo che cercava di connettere lafinita vastita della
citta, pur sempre ordinabile in unamappa, con I’infinito dove davvero ogni capacita di misura, di concetto
naufraga. E la*“dolcezza’ provocata da questo naufragio andava visibilmente a sommarsi a quella generata
dal bagno nelle acque termali col rilassamento eil benessere del corpo. D’ altra parte, Giacomo L eopardi
menzionando alla fine del suo celebreidillio il dato sensoriale legato a questa esperienza immaginativa
dell’infinito, intende riportarci a quel punto di scaturigine in cui lo slancio immaginativo, il “fingersi nel
pensiero”, si radica: il corpo, il mio corpo, il corpo di ciascuno di noi, che, per dirlacon le parole di Maurice
Merleau-Ponty accoglibili da Leopardi, € la sentinella che vigila silenziosa sotto le mie parole e sotto le mie
azioni. Il corpo, ovvero lamateriadi cui siamo fatti, quella“materia’ al di la della quale non possiamo
concepire nulla, come annota Leopardi nello Zibaldone, il 3 settembre 1821. Quel corpo in cui il giovane
“filosofo natural€”’, che ha esordito da adol escente con una Soria della Astronomia, e ora sempre piu
radicalmente materialista, scorge la sede dell’ illimitatezza, inevitabilmente inappagabile e pertanto fonte di
infelicita, del nostro desiderio di piacere. Infinita del desiderio e desiderio di infinito si rimbal zano, cosl,
nella nostra capacita corporea di sentire.

Corpo, materia, natura. Staqui, lachiave di volta per comprendere e ricondurre al’ unitarieta, a di ladei suoi
dlittamenti o delle sue reali o presunte Kehre (a cominciare da quella stereotipata sul passaggio dal
“pessimismo storico” a “pessimismo cosmico”), tutto il percorso filosofico e poetico di Giacomo Leopardi,
secondo Gaspare Polizzi, come ci indicail suo ultimo e denso volume: Corporeita e natura in Leopardi,
edito daMimesis. || volume raccoglie alcuni trai saggi piu importanti di unalunga frequentazione con

I” opera complessiva di Leopardi e dell’ attivita di ricerca e ricostruzione meticol osa delle conoscenze
scientifiche in campo cosmologico, fisico, chimico e medico cheil poetarecanatese non hamai cessato di
acquisire e aggiornare, ancorando ad esse, esplicitamente o implicitamente, il suo materialismo naturalistico e
il suo “pensiero poetante”. Si pud dire che Leopardi sia per Gaspare Polizzi cio che Leibniz e per Michel
Serres (I’ altro filosofo profondamente amato e studiato da Polizzi): un pensatore che non ha elaborato
direttamente un sistema, ma che, con la suafilosofia e la sua poesia, suscitala sensazione di una sistematicita
potenziale che s lasciaintravedere e che, nondimeno, non cessa di negarsi, la sensazione di progredirein un
labirinto di cui ci tendeil filo senza metterci mai in possesso della mappa. Questo filo per Polizzi consiste
appunto nella considerazione di Giacomo Leopardi innanzitutto come il “filosofo della natura’, uno dei piu
straordinari del X1X secolo in Europa, che parte dall’ entusiasmo per |a rivoluzione copernicana, capace di
rinnovare “interamente |’ idea della natura e dell’ uomo” (come si legge nelle primissime pagine dello
Zibaldone). Una prospettiva che ha consentito a Polizzi, negli anni, di riconfigurare in modo originale



https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/leopardi-e-linquietudine-della-materia
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci
https://www.mimesisedizioni.it/libro/9788857598918

I” approccio storico-critico e filologico non solo alla produzione filosofica, ma anche a quella poetica di
L eopardi.

GASPARE
POLIZZ

CORPOREITA
E NATURA

IN LEOPARDI

© MIMESIS / LEOPARDIANA

Allora, I'infinito, in Leopardi, ci avverte Polizzi, non e tanto latensione all’ assoluto dei coevi poeti romantici
o idealisti tedeschi, ma sembra un “rompicapo”, nel senso dell’ epistemologia di Thomas Kuhn, che egli
risolve sostenendo senzaindugi che I'infinito non esiste in atto, “& un parto della nostraimmaginazione”, “é
un’idea, un sogno, non unarealta” (Zib. 4177-4178), perché nullain natura ne comproval’ esistenza.
Asserzione che fail paio con lanegazione dell’ esistenza di un Dio soprannaturale. Parimenti, I infinita




dell’inclinazione dell’ uomo al piacere vaintesa come “unainfinitd materiale”, da cui non € ammesso dedurre
I'immortalita dell’ anima umana. E, sempre in questa prospettiva, si puo intercettare meglio il Leopardi
decifratore ante litteram delle ambivalenze della modernita, datutti acriticamente decantata, quando, ad
esempio, parla della medicina come rimedio non risolutivo delle mal attie generate dalla civilizzazione, che
sembra precorrereil discorso di Ivan lllich sulle malattie iatrogene, o quando, nella Palinodia al Marchese
Gino Capponi, intuisce che I’ estensione delle reti di comunicazione ferroviarie e navali favorirala
globalizzazione dei commerci, ma anche quella delle epidemie e delle malattie (vv. 42-45), o quando, nel
1820, momento nel quale Leopardi ancora vede nell’ allontanamento dalla natura la causa dell’ indebolimento
dell’umanita, egli preannuncial’ avvento di un rischio ecologico per la specie umana, scrivendo che “non
abbiamo ancora esempio nelle passate eta, dei progressi di un incivilimento smisurato, e di uno snaturamento
senzalimiti. Ma se non torneremo indietro, i nostri discendenti lasceranno questo esempio ai loro posteri, se
avranno posteri”.

Ma, a di ladellanotevole e puntigliosa ricchezza descrittiva con cui questi saggi delineano lo sfondo storico-
filosofico-letterario in cui germinano le idee e le teorie leopardiane, laloro caratteristica principale e di
concorrere tutti insieme amettere in luce I’ approdo filosofico di Leopardi a un materialismo naturalistico e
agnostico, ma non riduzionista, non meccanicistico e mai dogmatico, anzi, a volte scettico e relativistico. Un
materialismo che conduce Leopardi sovente sullasciadi intuizioni che vanno a di ladellafisicaclassica,
guella galilelano-newtoniana del suo tempo, e che troveranno una conferma nella fisicamoderna e nella
visione “complessa’ della natura delle teorie quantistiche.

Innanzitutto, per Leopardi, ci ricorda Polizzi, il sistema copernicano non svela ma spalancal’ arcano della
natura, “scopre nuovi misteri”, come afferma nello Zibaldone, che fanno incrinare il mito della possibilita di
pervenire a una onniscienza, rendendo anzi necessario andare “oltre” lafilosofia, laragione, per indagare il
“misterio grande” della natura, che ci stimolera a una conoscenza sempre piu estesa, ma anche sempre piu
“ignorante”. Parole a cui fara eco molto dopo Giuseppe Ungaretti, per il quale “non e vero che la scienza
diminuisca le possibilita della poesia. La scienza, con le sue scoperte, ne aumenta le possibilita, perché
estende, approfondisce e rende pitl intenso il mistero. Man mano che conosciamo di piu, conosciamo di
meno”. E lalogica classica aristotelica, basata sul principio di non contraddizione, cardine anche della
razionalita moderna, non € adeguata, per Leopardi, a comprendere la natura e le sue “ contraddizioni
palpabili”, a cominciare da quella che vede collidere |a sua esistenza, indifferente a piacere e allafelicita
degli animali, con I'impulso al piacere e allafelicita con cui lamedesima naturas esprime in quegli animali.
Corollario di una contraddizione piu generale, cosi enucleata da Leopardi: “1I fine della natura universale € la
vita dell’ universo, la quale consiste ugualmente in produzione, conservazione e distruzione dei suoi
componenti”. L’ “ordine delle cose” sfidala nostra cognizione perché implica disordine e organizzazione allo
stesso tempo.

Per il filosofo recanatese rimane, dunque, almeno una certezza: |’ “ipotesi dell’ eternita della materia’ che
equivale ad affermare che “il finito & sempre stato e sempre sara’. Ogni forma vivente, ogni cosa ha un
tempo limitato, finito, eil tempo e lavita del corpo. Distruzione e creazione nella trama della natura sono
opposte e complementari. Questa visione collima sorprendentemente, oggi, con lateoriadel campi
quantistici, da cui emerge I’idea principal e che la creazione e la distruzione di materia sono una caratteristica
essenziale della natura. Questaidea € alla base di tutte le interazioni tra particelle, e quindi di tutte le leggi
naturali ein ultimaistanzadi tuttalavita. Lamateria, lungi dall’ essere inerte e morta, € sempre pulsante, e
crea e distrugge particelle a un ritmo impressionante. Anche lamateriadi Leopardi € viva, dinamica,
inquieta, non inerte e passiva come |’ aveva rappresentata Cartesio, e I’ universo di Leopardi non € quello
ordinato e statico newtoniano, laplaciano o kantiano, ma anch’ € Vivo, bruciante, convulso, “tragico”,
visto chein potranno un giorno addirittura perire “i pianeti, laterra, il sole e le stelle, manon la materia
loro” e da quest’ ultima potranno formars “nuovi ordini delle cose ed un nuovo mondo” (Frammento
apocrifo di Sratone di Lampsaco).

Per questo, secondo Polizzi, “pessimismo” e “ottimismo” sono categorie prive di senso seriferite alavisione
filosofica e cosmologica leopardiana. || suo materialismo inquieto, eterodosso, non contempla un cosmo



governato dal determinismo assoluto, ma aperto aun gioco di vincoli e possibilita. E se la presenzadel male
inficiaal suoi occhi lates ottimisticadi Leibniz sul migliore dei mondi possibili, non per questo Leopardi si
sente di convalidare latesi opposta: «Non ardirei pero estenderlo a dire che I’ universo esistente e il peggiore
degli univers possibili, sostituendo cosi al’ ottimismo il pessimismo. Chi puo conoscerei limiti della
possibilita?» Un Leopardi da definirsi, allora, semmai come un “ottipessimista’.

Pitl o meno negli stessi anni in cui Hegel, insomma, parlavadi uno spirito inquieto, in movimento,
rivitalizzato continuamente dalla“ potenza del negativo”, Leopardi parlava di una materiainquieta, in
movimento, la cui esistenza é scandita da“un perpetuo circuito di produzione e distruzione, collegate
ambedue tra se di maniera, che ciascheduna serve continuamente all’ atra, ed alla conservazione del mondo;

il quale sempre che cessasse o I’una o I'dtradi loro, verrebbe parimente in dissoluzione” (Dialogo della
Natura e di un Islandese). Polizzi sembra suggerire questo: piu che nella vicinanza con Schopenhauer, € nella
distanza da Hegel, che potremmo cogliere e misurare |’ originalita e la statura filosofica di Leopardi, nello
scenario culturale europeo del XI1X secolo.

E se s parte dalle premesse di questa originale “filosofia della natura”, che mette al centro lacorporeitaela
materia con le sue “forze eterne”’, si comprende meglio lacriticadi Leopardi a “progressismo” ingenuo e
fideistico del suo tempo. D’ atra parte non € proprio dalla scissione cartesiana tra materia e spirito che nasce
la*“presunzione” prometeica occidentale di dominare la natura e di astrarsi da essa?

Ed € ancora un materialismo inquieto, eterodosso, eretico, perché non si arena nella deriva del nichilismo (o
meglio del “nichilismo passivo”, avrebbe detto Nietzsche, estimatore di Leopardi), ovvero nella*“ pazzia
ragionevole’ (come la chiama pirandellianamente il giovane Leopardi in unaletteraa Pietro Giordani del 6
marzo 1820, citata da Polizzi) indotta dalla coscienza della naturaillusoria delle illusioni, ma pone le bas
filosofiche per un’“eticasenza Dio”. La Ginestra, forse la piu altaliricain tuttal’ opera poetica leopardiana,
puo essere intesa, secondo Polizzi, come la declinazione di un’idealaicadi re-ligio. A legare e proprio la
condivisione della condizione comune e universale di fragilita e nullita. Un sentimento e una consapevolezza
che dovrebbero integrare, “federare”, gli uomini e le nazioni, senza generare gli integralismi delle religioni
rivelate e delle Leggi divine, che portano a uccidere in nome della giustizia, a martirizzare in nome della
compassione, atorturare in nome della misericordia. Quel che annunciala Ginestra di Leopardi € un vangelo
non della salvezza, ma della perdizione. Infatti, I’ approdo icastico e disincantato dellariflessione filosofica
del Leopardi materialistas trova, secondo Polizzi, nella penultima pagina dello Zibaldone, laddove egli
conclude: “Due verita che gli uomini generalmente non crederanno mai: I’una di non saper nulla, |’ altra di
non esser nulla. Aggiungi laterza, che ha molta dipendenza dalla seconda: di non aver nulla a sperare dopo la
morte”. Se non lo crederanno mai del tutto o di fatto, e perché é la solitudine, che alimenta |’ immaginazione,
e quellavirtu dell’immaginazione che e la contemplazione, a di ladella siepe o dello sterminato spazio
urbano di una grande citta, che ci fa sperimentare I'impossibilita della perfetta o totale disperazione, inibita,
in ultimaanalisi, dal desiderio inscritto naturalmente nel nostro corpo. Desiderio infinito e desiderio
dell’infinito. Anche questa & una verita, cheil filosofo e poeta Leopardi ci consegna.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




