DOPPIOZERO

Cosa vede chi vede?

Massimo Dona
4 Ottobre 2024

La domanda sottesa a questo intenso e bel volume di Felice Cimatti € trale piu antiche, ma proprio per
guesto davvero fondamentale. Cosa significa ‘ vedere’ ? Una domanda che sarebbe tornata a riproporsi, con
forza, giaagli inizi del Novecento, quando I’inventore dell’ astrattismo in pittura, Wassily Kandinsky si
proponeva di mostrare (e non solo con i pennelli) cosa vediamo davvero quando guardiamo il mondo.
Secondo Michel Henry, che all’ artista russo dedica un saggio molto importante, Kandinsky sarebbe convinto
che “vedere” significhi anzitutto vederel’invisibile. In fondo, anche Cimatti ne € convinto; e torna
esplicitamente sulla questione; affermando perentorio che “é quello che ¢’ € davedere nell’invisibile, che
bisogna sforzarsi di vedere. Non costa alcuna fatica vedere quello che e gia esposto allaluce dl sole. Seci
limitiamo a vedere quello che gia ¢’ é da vedere, tuttavia, non abbiamo ancor cominciato a vedere il mondo”

(p. 57).

Ma procediamo per gradi e riavvolgiamo labobina. In verita Cimatti inizia questo intrigante e denso
volumetto intitolato L’ occhio selvaggio. SUl lasciars vedere, e pubblicato da Quodlibet nel 2024,
riconoscendo un fatto ‘fondamental e : che non siamo soli al mondo. O meglio, cheil nostro non & I’ unico
sguardo sul mondo. Certo, egli sa bene quanto sia difficile accettare |o sguardo di “un altro”; ma sa anche che
ancor piu difficile & accettare il fatto che, per guardare, non servano occhi. Eppure, ogni cosa sembra
costituire, per Cimatti, un punto di vista virtuale sul mondo. Ecco perchéil nostro (quello umano) non
sarebbe un punto di vista privilegiato; anche se per lo piu tutti ritengono naturale considerars ‘ soggetti
assoluti’, in grado di osservare senza essere osservati. Cimatti, comungue, o da per assodato: chel’altro ¢’ €,
e"c esempre stato” (p. 11). Per rendersene conto basta chiudere gli occhi, ci suggerisce, infatti, ad un certo
punto.



https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cosa-vede-chi-vede
https://test.doppiozero.com/massimo-dona
https://www.quodlibet.it/libro/9788822922106

Felice Cimatti

L’occhio selvaggio
Sul lasciarsi vedere

(Quodlibet Studio




Ed e tutt’ altro che ingenuo; sa benissimo, dunque, anche questo: che se I’ atro e davvero altro, “non si pud
vedere, perché non disponiamo del modo che ci permetterebbe di vederlo” (p. 13). Ma, sempre per o stesso
motivo, dovrebbe anche sapere che, dell’ altro, in verita, non sappiamo davvero nulla

Per [ui, invece, anche se non |o vediamo, quanto meno sappiamo che ¢’ é. Strana cosal

Perché “lo pensiamo”, forse? Ma, se lo pensassimo (e di fatto o pensiamo da secoli), non potrebbe venire
definito assolutamente altro; finirebbe cioé per risolversi in un semplice oggetto del pensiero. In un pensato.

Dunque, come facciamo a dire che “ & sicuro che questo atro ci stiavedendo” (p. 13)?

Ci staforse vedendo come noi vediamo gli oggetti che ‘ vediamo pensando’ e pensiamo significandoli come
dei ‘veduti’ ? Impossibile, altrimenti verrebbe meno la sua alterita. Vedrebbe “come’ noi? In tal caso non
sarebbe affatto altro da noi; ma una nostra semplice fotocopia. Quasi un riflesso shiadito del nostro stesso
vedere-pensando o pensare-vedendo.

E poi: cosasignifica“vedere’, per unarealta non dotata di occhi simili ai nostri... cosi come sono invece
dotate di occhi simili ai nostri moltissime specie animali?

Il fatto & che per Cimatti proprio gli animali rappresentano il veramente ‘altro’, cioé I’ estraneo. Cosa—si
chiede infatti — piu estraneo ed alieno dell’ animale?’ (p. 14).

Il problema & sempre il medesimo: come accorgersi della presenza di forme di vita aliene? Come
riconoscerle? E poi cosa potravoler mai dire per tali ipotetiche realta “vivere’? Lo sa bene Cimatti, che il



problema é pressoché irrisolvibile. Egli affermainfatti: “anche seli incontrassimo probabilmente non
saremmo capaci di riconoscere in questi ipotetici alieni una manifestazione di quellachei biologi chiamano
“vita’" (p. 15). Ma... sefossero giaqui? Si chiede poi il nostro; forse ci sono “sempre stati, solo che

letteralmente non li vediamo” (p. 15).

Non e un caso che s fatichi avedere gli animali “come animali”; cioe, come forme di vita “ radicalmente
diverse dalanostra’ (p. 16). Leforze ele pulsioni che governano laloro esistenza, infatti, “sfuggono
completamente alla nostra comprensione” (p. 16). Eppure, noi continuiamo a vederli e concepirli a nostra
immagine e somiglianza; mentre — suggerisce Cimatti — dovremmo sforzarci di rispettarli nellaloro
irrisolvibile alterita. Ossia, in rapporto al non-senso chein di fatto sembra palesarsi; anche solo per il
fatto che non fanno quello che fanno avendo anzitutto scelto cosafare... cioé, avendo scelto se fare questo
oppure quello (come si deve invece riconoscere finanche di un bruto, di cui comungue diciamo che agisce
come una bestia).

Enrico Fermi si chiedeva: se I’ universo e pieno di vita, perché non ne abbiamo ancora incontrata nessuna?

Whereis everybody? Si chiedevalo scienziato italiano. E poi qualcuno o qualcosa? Ognuno o ogni cosa? E in
ogni caso, perché mai la parola“vita’ dovrebbe indicare qualcosadi simile a cio che abbiamo riconosciuto
come tale in base ad esperienze fatte su questaterra? E in ogni caso: quale altro significato di vita potrebbe
mai esserci dato?




E, ancora piu radicalmente: ha davvero senso questa domanda? Quanto “altra’ potrebbe essere, infatti, una
vita aliena che si lasciasse comunque riconoscere come “vita’ ? E dunque come necessariamente simile acio
che su questaterraci s paesacome “vita’. In quanto connessa all’ essere in movimento; che riconosciamo in
tutto cio che mostra di sapersi modificare. Di crescere, migliorare, imparare, peggiorare, rafforzarsi,
indebolirsi — questo, infatti, significa per noi vita. Vivente, insomma, € tutto cio che non “sta’; cosi come
stanno le penne che sono qui, davanti ame, sul tavolo su cui sto lavorando, o lalampada che fa capolino dal
retro del mio computer. Percio riteniamo che lalampada non viva; appunto perché non cresce, non si
modifica...

Anche se... forse, le cose non stanno neppure cosi.

Si, perché forse anche questa lampada si modifica, per quanto in modo impercettibile. Anch’ essainvecchia,
anch’ essa puo rompersi. Puo smettere di funzionare. Cosi come i pennarelli che sono sparsi sullamia
scrivania. Ecco in che senso, forse, anche questi ultimi vivono. Ma se vivono, cioe Se hascono € muoiono,
potranno anche vedermi, forse.... 0 no?

D’ altro canto, anche noi, mica vediamo solo con gli occhi? Certo, i pennarelli non hanno occhi, come non i
hanno i libri che sono sulla mia scrivania. Solo le scope di Walt Disney, forse, avevano occhi!

Certo, una cosa dobbiamo comunque riconoscerla: cheil concetto di vedere haa che fare con un’ esperienza
nota a chiungue e in ogni caso connessa a funzionamento delle due sfere che abbiamo incastonate sotto la
fronte. Il vedere, cioé, ha a che fare con lamessa afuoco. Con la capacita di vedere pit 0 meno benei
contorni del reale. Con la possibilitadi determinare qual cosa distinguendola, nel modo piu chiaro possibile,
dacio che edltro daessa




Eppure, secondo Lacan, neppure I’ occhio, in verita“vede” —aricordarcelo € ancora unavolta Cimatti. Anzi,
I” occhio, per Lacan, sembra proprio non esser fatto per vedere. Perché non si considera parte del mondo; e
dunqgue non partecipa davvero di quel che vede. Insomma, il vedere dell’ occhio € sempre un vedere a
distanza di sicurezza; dalontano. Infatti, quando siamo troppo vicini alle cose, |0 spettacolo che ci si presenta
e quasi sempre confuso; anche se, solo sporcandosi con il visibile, si potra vedere “liberamente”,

indi pendentemente, ciog, da ogni falsificante anticipazione. Di quelle care alla posizione esterna e sovrana
del vedere che s colloca appunto fuori del visibile.

L o sa bene anche Wim Wenders, precisa Cimatti; che solo abbandonando la postura che ci caratterizzain
guanto “soggetti assoluti”, potremo liberarci dall’ idolatria delle cose. Solo allora non vedremmo piu oggetti
stabili; privi di vita e dunque ridotti a natura-morta. Solo allorale cose potrebbero iniziare amuoversi ea
liberarsi dellaloro pesante fisicita— sempre troppo assoggettata allo sguardo sovrano dell’ occhio (che &
sempre anche occhio della mente). Insomma, il “vedere” rivendicato da Cimatti, sempre sulla scia del regista
tedesco, € un vedere capace di immergersi nel mondo; che rinuncia a prendere le distanze dal medesimo.
Come se solo cosi potessimo entrare in contatto con I’invisibile; ossia, con quello che non sia gia stato visto,
del mondo. Solo cosi, forse, potremmo cominciare avedere il mondo “con gli occhi di un animale, di una
nuvola, di unapietra, di un pomeriggio di primavera’ (pp. 31-33).

Ancoraunavolta, pero, il paragone prende come punto di riferimento il modo umano, troppo umano del
vedere — quello, ciog, reso possibile dai giacitati bulbi oculari. Non a caso si parladi “occhi” dellanuvolae
dellapietra. Rischiando di fare un po’ come Walt Disney, che umanizzava tutto; animali (Topolino, Paperino,
Pippo, etc.), scope e fiori. Assegnando loro del begli occhioni da bimbo.

D’ altro canto, il fatto che tutti noi si veda con gli occhi e con lamente, ossia con il linguaggio, rende quanto
mai improbabile I’ipotesi di vedere senza occhi e senza linguaggio. A Garroni (chiamato in causa nelle
pagine di Cimatti), dunque, potremmo chiedere: siamo certi che le sviluppatissime capacita visive del gatto
abbiano qual cosa a che fare con le nostre? Non e sempre con il nostro linguaggio e con i nostri occhi che
attribuiamo al gatto “sviluppatissime capacita visive’? E poi: non é sempre il soggetto sovrano che ognuno di
noi anche é ad istituire non solo “unaradicale differenzafrail soggetto che vede il mondo e quest’ ultimo, che
non puo che essere I’ oggetto di un tale sguardo” (p. 41), ma anzitutto una differenza assolutatrail nostro
vedere e un “altro” ipotetico vedere che — in quanto “altro”, perd — sara sempre e comunque troppo simile a
noi e al nostro mondo (infatti, € solo nel nostro mondo che le cose appaiono come distinte, ossia come altre
le une dalle altre, ossia come reciprocamente escludentisi)?






Chi, infatti, se non il soggetto sovrano che Cimatti vorrebbe mettere tra parentesi, puo chiedersi: “é possibile
immaginare un’ esperienza del visibile in quanto puro visibile senza bisogno di una correlazione con una
qualche intelligenza e un qualche linguaggio?’ (p. 41)

Il fatto é che, da sempre, quello di riuscire a concepire un’ aterita talmente radicale da non potersi neppure
definire “altra” €il sogno segreto del ‘ soggetto sovrano’; si, proprio quello che ha scritto la storia

dell’ Occidente. E se fossero proprio I’ orizzonte e le possibilita evocate da questo raffinatissimo lavoro di
Cimatti, ma anche da unatutt’ altro che irrilevante parte del pensiero contemporaneo (impegnato a pensare il
reale nellaformadi una natura a-umanarisolventes in puro movimento metamorfico del tutto privo di
centro), acogtituire il punto di maggior radicalita mai raggiunto da quel ‘ soggetto sovrano’ abituato a
ricondurre tutto asé... e afarlo anzitutto continuando a pensare il non-umano come oggettualita talmente
dtradafarsi pura“negazione” dell’umano? Negazione non ulteriormente determinabile. Non riducibile cioé
all’esserci di qualcos altro.

Peccato che... pensare questa “negazione” dovrebbe anche significare riuscire ariconoscere che l’invisibile,
forse, s manifesta non tanto quando chiudiamo gli occhi; ma proprio quanto li teniamo ben aperti fissando
guel che ci si daavedere. Ché, proprio esso, forse, non € mai quel che sembra essere. Come sapevano bene
tanto Italo Calvino — secondo il quale quello di cui facciamo esperienza vivendo € un altro mondo (Visibilita
— Lezioni americane) — quanto un grande artista come René Magritte.

Per questo, forse, shaglia proprio Lacan aritenere che, “di fronte al puro e assoluto fatto che il mondo ¢,
non vi siaproprio niente dadire” (p. 105); perché, anzi... e forse proprio a partire da questo semplicissimo
fatto che I’ Occidente ha cominciato a*“ pensare’ e ad articolare un discorso. A pensare anzitutto a quello che
proprio (e solo) al pensiero poteva sembrare impossibile pensare.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




