
 

L’Africa non è un paese 
Marco Aime
6 Ottobre 2024

Quando gli antichi romani scrivevano sulle carte “hic sunt leones”, ammettevano molto onestamente di non
sapere molto dell’Africa, se non che c’erano dei leoni. Sono passati due millenni, il mondo è sempre più
interconnesso e globalizzato, eppure sembra che nonostante tutto, ancora oggi, sul continente africano aleggi
ancora una fitta coltre di pregiudizio, nel migliore dei casi fondato sull’ignoranza, nel peggiore radicato in
una delle molte forme di razzismo ancora non sradicate. Nel primo caso, una maggiore conoscenza può
portare a un cambiamento nello sguardo, nel secondo è molto difficile sradicare idee fondate sul nulla, perché
quel nulla non puoi cancellarlo.

Una bella lezione, per coloro che volessero approfondire le loro conoscenze africane sarebbe quella che ci
lancia Dipo Faloyin nel suo provocatorio e intelligente. L’Africa non è un paese (Altrecose, Milano, 2024).
Fin dal titolo l’autore, giornalista britannico di origine nigeriana, nato a Chicago ma cresciuto a Lagos (e già
la biografia la dice lunga), smonta uno dei tanti modi di pensare sbagliati, cioè che l’Africa sia un tutt’uno.
Pensiamo a quante esposizioni di “arte africana” vengono allestite nel mondo occidentale, mettendo insieme
opere di provenienza, epoca e significato diversi. Chi oserebbe proporre una mostra di “arte europea”,
mescolando Van Dyck con Raffaello, Pollock con Monet? Eppure, con l’arte o con la musica africane ci
permettiamo di farlo. Così come ci permettiamo di riempire i nostri musei di oggetti letteralmente rubati o
sottratti con la forza e l’inganno alle popolazioni africane in epoca coloniale (e non solo), inventandoci mille
scuse o arrampicandoci sui vetri dell’universalità per non restituirle. A tale proposito vengono, infatti,
ricordate le “performance” simboliche dell’artista attivista congolese Mwazulu Diyabanza, noto anche come
il Robin Hood della restituzione. Cosa fanno Diyabanza e i suoi? Entrano semplicemente in un museo
etnografico (Parigi, Londra, Tervuren) scelgono uno degli oggetti africani esposti e, in modo del tutto
naturale, lo prendono e lo portano fuori dal museo, passando spesso con nonchalance davanti ai guardiani. Il
loro non vuole essere un furto, ma un’azione dimostrativa, per sensibilizzare l’opinione pubblica sul
complesso e spinoso tema della restituzione del patrimonio artistico sottratto all’Africa.

Faloyin mescola l’ironia con la narrazione seria e documentata, per farci riflettere sui diversi problemi attuali
dei diversi Stati africani, unificati forse da una cosa sola: la tragica, seppur diversa esperienza del
colonialismo e la sua deleteria eredità. A partire dai confini e dal concetto di Stato, che ha stravolto antichi
equilibri, che non potevano certo dirsi perfetti, ma sicuramente più adeguati di quelli attuali. Senza mai
cadere nell’esaltazione di un passato mitico, come talvolta accade ad alcuni intellettuali della diaspora,
l’autore mette in luce le efferatezze degli europei e la frattura della storia. Quelli che oggi conosciamo come
Stati africani non sono nati da uno sviluppo endogeno, ma tracciati da mano straniera, sulla base di interessi
geopolitici ed economici.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lafrica-non-e-un-paese
https://test.doppiozero.com/marco-aime


Ecco allora che l’autore parte all’attacco di un altro luogo comune: che l’Africa (una sola, s’intende, senza
distinzioni) sia totalmente in mano a feroci dittatori sanguinari. Faloyin non nega affatto che ci siano stati (e
che ci siano) presidenti che usano la violenza, ma non si deve fare di tutta l’erba un fascio. Ci sono Paesi
virtuosi, che stanno seguendo processi di democratizzazione. Non dimentichiamo, che stiamo chiedendo a 54
paesi di fare in sessant’anni ciò che il mondo occidentale ha impiegato secoli per raggiungere. Da questo dato
nasce un’interessante riflessione sul fatto che, dato il breve tempo trascorso dalla decolonizzazione, molti
“padri della patria”, eroi delle battaglie anticoloniali, sono ancora in vita e non si fanno da parte per lasciare
spazio all’innovazione. Inoltre, spesso questi “dinosauri” hanno dato vita a un sistema clientelare, che
paralizza ogni tentativo di trasformazione.

Accusare di violenza i colonialisti sarebbe cosa scontata, se si fermasse lì. Sono molti gli europei, che
riconoscono le colpe del passato e che proprio per questo tentano in qualche modo di rimediare. Ecco allora
che la penna tagliente di Faloyin spinge l’affondo, mettendo a nudo il mito capovolto. Al crudele e spietato
colonialista, convinto che solo con la forza si poteva “civilizzare” gli africani o, in caso di fallimento,
sterminarli, si è sostituito un altro protagonista: “il salvatore bianco”. La cooperazione, il volontariato ecco le
nuove forme di occupazione degli spazi della storia. Che sia il senso di colpa oppure un sincero slancio
umanitario, sono ancora i bianchi a occuparsi degli africani, ad aiutarli. In piena buona fede, certo, ma
facendo finta di non vedere che permane l’idea vetero colonialista che gli africani non possono farcela da
soli, che devono essere aiutati da noi. Solo così può cambiare la storia. Così come si finge (o, peggio, si



ignora) di fare parte dello stesso sistema che strangola le già deboli economie africane. Basti pensare ai
prodotti messi sul mercato in dumping dall’Unione Europea o dagli Stati Uniti, che finiscono per costare
meno di quelli locali, in Paesi dove il reddito annuale arriva a malapena a mille dollari.

Capitolo dopo capitolo Faloyin smantella l’immaginario diffuso che in Africa ci siano solo dittature (sono
sette su cinquantaquattro Stati), che ci sia solo povertà, mentre alcuni Paesi africani possiedono risorse di un
valore immenso; che la gente sia legata a superstizioni ataviche e arriva a mettere in ridicolo tali nostre
credenze, suggerendo, con tagliente ironia, consigli su come parlare di Africa, ipotizzando la sceneggiatura di
un film che ricalchi, appunto i luoghi comuni che piacciono agli occidentali.

Sembra proprio impossibile pensare all’Africa non come un tutt’uno, ma come un mosaico di differenze,
applicare a quel continente gli stessi criteri usati per il resto del mondo, pensare ai Paesi africani inseriti, nel
bene o nel male, nella modernità, nella contemporaneità. Quanto tempo ci vorrà ancora prima che ci
accorgiamo che in Africa “leones non sunt”?

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



