DOPPIOZERO

Judith Butler: inquadrarelaguerra

Maria Nadotti
12 Ottobre 2024

Fine settembre 2024. Gazaeil Libano del Sud sono bersagliati dai bombardamenti israeliani. La
Cisgiordania € smembrata e desertificata dagli insediamenti coloniali. Il conflitto Ucraina/Russia &
spavaldamente in corso da oltre due anni. L’ Occidente soffia sul fuoco fornendo armi ad alcuni dei cosiddetti
contendenti. La diplomazia é ridotta a una farsa ipocrita o lievemente patetica.

Laguerramediatica— digitale, cartacea, televisiva— infuria. Perché ci sia guerra guerreggiata bisogna infatti
chela‘societacivile' siapersuasachesi combatte per lei. Non solo in suo nome, maadifesade suoi valori e
del suo stile di vita, finanche per proteggerla. Se chi operanei teatri di guerra puo usare impunemente le armi
e lo strumento della coercizione violenta, € perché altrove, dove si presume che regni un qualche tipo di pace,
s edisposti alasciarsi convincere che tutta quella morte e tutta quella distruzione, tutto quel dispendio di
risorse e di vita, e il prezzo giusto da pagare per continuare a vivere come viviamo.

Storditi, distratti dalla nostra personale vulnerabilita o di essainconsapevoli, sempre piu precari e tuttavia
non propensi ad ammetterlo, guardiamo la guerrain televisione, ne leggiamo, ne guardiamo le immagini
spesso false, truccate, artificiali senza saper piu distinguereil vero dal falso, senza capire dove siamo noi con
il nostro corpo, lanostra vita, la nostra responsabilita riguardo ad altri luoghi, altri corpi, atre vite. Il
bombardamento mediatico, cui partecipano come a un festino social media sempre piu rozzi e ideologici, non
ha forse proprio questo obiettivo? Fare tabula rasa della nostra coscienza, che é capacita di pensarsi parte
minima ma non insignificante di un tutto. Nel migliore dei casi accusiamo un dolore, uno strazio, un barlume
di identificazione, su cui presto prevale un sentimento di impotenza, disperazione, sgomento. Sentimenti
autentici e tuttavia meticolosamente indotti: I’indifferenza o il vero e proprio razzismo degli uni si creano con
gli stessi strumenti che in atri causano depressione, passivita, un terribile senso di disfatta. Le guerre su
schermo producono assuefazione.

Ogni giorno i morti si contano a centinaia, anzi non si contano neanche piu, tanta € ormai I’ irrilevanza dei
corpi, di quei corpi e —aguardare bene — anche dei nostri, apparentemente cosi tutelati, curati, istruiti,
svagati, intrattenuti. Laformadel morire restatuttavia diversa. Nei luoghi del conflitto aperto non si fa quasi
in tempo a nascere, condannati a priori da un regime globale che classifica ancor primache si vengaa
mondo. Se non si & degni di essere pianti damorti, come si potrebbe essere degni di vivere? Senon si € degni
di esistere, come s potrebbe meritare latenerezza pietosa del lutto?

Danoi, in quell’ Occidente che ci ostiniamo a considerare democratico, libero ericco, i corpi sono atrettanto,
se pur diversamente, a perdere. Non si riesce pit a morire in modo dignitoso, quando e il momento, accanto
alle persone che ci sono care. Né s riesce a vivere in modo dignitoso, progettando la vitainvece di
rincorrerla. E abbiamo disimparato afar crescerei piccoli da creature senzienti in mezzo ad altre creature
senzienti, con quell’ attenzione che il vivente — che non € destinato all’immortalita— richiede.

Questo preambolo per annunciare I’ uscita — tardiva eppure tragicamente tempestiva— di unaraccolta di saggi
che Judith Butler congedo nel 2009, subito dopo la cosiddetta prima guerra di Gaza nota come “ Operazione
piombo fuso”, intitolandola Frames of War. When Is Life Grievable? A pubblicarlaoggi, in un’edizione
prefata da Olivia Guaraldo e curata da Giacomo Mormino che ne firma anche I’ ottima postfazione e, insieme


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/judith-butler-inquadrare-la-guerra
https://test.doppiozero.com/maria-nadotti

a Serena Demichélis, latraduzione, € la casa editrice Castelvecchi. Titolo: Regimi di guerra. O della vita che
non merita lutto.

Nei quindici anni trascorsi da allorai frames — fotogrammi, ma anche inquadrature e cornici — segnalati e
messi atema da Butler sono andati solidificandosi in regimi discorsivi, in apparati visivi e auditivi cosi rodati
da essere impercettibili e dunque impenetrabili, impermeabili, sfuggenti. Oggi —a distanzadi altre ‘ quattro
guerre di Gaza , I’ ultima delle quali hatratti genocidari evidenti, dopo una pandemia che ci hatrasformati in
silenti atterrite monadi, alle prese come siamo con un utilizzo sempre piu accelerato dell’ Intelligenza
Artificiale — larappresentazione della guerra e dei suoi effetti differenziali sulle popolazioni e sui luoghi che
esse abitano prevede e produce anche uno spazio ‘non oppositivo’ per o sdegno, I’ empatia, la protesta di chi
in quei luoghi non vive e probabilmente non andra mai. Le fotografie giunteci dal carcere iracheno di Abu
Ghraib nel 2004 o le poesie arrivate fino anoi dal campo di prigioniadi Guantdnamo di cui Butler scrivein
uno dei suoi testi, “ Sopravvivenza, vulnerabilita, affetto”, sono alla base di una tecnica comunicativa
disciplinante e aforte contenuto di persuasione. 11 documento che smaschera o lafotografia che rivela, non
meno della dettagliatissima documentazione fornita da anni dalla Corte internazionale di giustiziadelle
Nazioni Unite o dalla Corte penale internazionale, sono sempre piu spesso considerati semplici strumenti di
contropropaganda. Cometali il regime mediatico li ingoiaeli disattiva, provvedendo a svilirli o acambiare
pagina e farceli dimenticare.

Nel suo Regimi di guerra Judith Butler ci ricorda con passione civile e furore politico che nel mondo post-
11/09, affollato di guerre preventive, umanitarie, salvademocrazia, ci sono popolazioni che godono di piena
cittadinanza e del diritto alla tutela che ne consegue e popolazioni ‘ spendibili’, la cui vita sembra non essere
del tutto tale. Da questa constatazione, che si pone non dogmati camente come tesi da dimostrare, prende
corpo unavera e propriaindagine rivolta non solo a portare allalucei fatti che corroborano quellatesi
(guerre, torture, carestie, poverta, asimmetrica distribuzione dei diritti), maanche le ragioni cheli sottendono
ele complicita, I'indifferenza e perfino la dolente passivita che li rendono possibili e spesso li legittimano.
Dali lasua speciae attenzione ai mezzi di informazione di massa, chei poteri forti dello stato utilizzano
come cassa di risonanza e strumento di persuasione in forme e misurainedite. Attraverso una serie di


https://www.castelvecchieditore.com/prodotto/regimi-di-guerra-o-della-vita-che-non-merita-lutto/
https://www.castelvecchieditore.com/prodotto/regimi-di-guerra-o-della-vita-che-non-merita-lutto/

interrogativi e di esempi sempre piu incalzanti, Butler ci porta a prendere atto che leimmagini ei racconti di
cui i mediaci nutrono quotidianamente sono ormai parte della macchinabellica. Li infatti si creail discorso
che giustificale imprese ‘democratiche’ del primo mondo nei confronti di popolazioni e minoranze non
conformi alanorma dell’ umano vigente in Occidente. Raffigurate come minaccia alla vita umana cosi come
noi la conosciamo, quelle popolazioni e guelle minoranze sono prese di mirain nome nostro, per difendere la
vitadei “pienamente vivi”. Questa disparita, affermaButler, incide in profondita sui nostri sentimenti,
determinando quando e perché proviamo orrore, indignazione, senso di colpa, senso di perdita e legittima
indifferenza, sianel contesto bellico sia, sempre pit spesso, nellavitadi tutti i giorni. Ecco perché le sue
‘inquadrature di guerra s alargano a poco apoco aincludereil ‘fuoricampo’: il trattamento riservato ai
migranti, la criminalizzazione dell’ Islam, 1o dlittamento semantico che riduce ogni formadi resistenza e di
lotta al termine ‘terrorismo’, la violenza che pervade lo stato di pacein cui presumiamo di vivere,
I"irrigidimento morale che spinge a non interrogarsi sul perché delle cose.

Il 19 ottobre 2023, quattordici anni dopo, in un articolo pubblicato sulla*“London Review of Books’, Butler
scrivera:

«E relativizzare domandarsi che cosa precisamente condanniamo, quale dovrebbe essere la portata di tale
condanna e quale siail modo migliore di descrivere laformazione politica o le formazioni politiche cui ci
opponiamo? Sarebbe strano opporsi a qualcosa senza capirlo o senza descriverlo bene. Sarebbe strano
credere soprattutto che tale condanna comporti il rifiuto di capire, per paura che la comprensione possa
servire solo arelativizzare e aindebolire la nostra capacita di giudizio. E se sul piano morale fosse essenziale
estendere la nostra condanna a crimini altrettanto scioccanti che vanno al di ladi quelli ripetuti e messi in
primo piano dai media? Quando e dove deve cominciare e cessare il nostro atto di condanna? Non é
necessario che la nostra condanna politica e morale si accompagni a una val utazione critica e consapevole
della situazione, senza avere paura che informarsi e comprendere ci trasformi, agli occhi degli atri, in
complici immorali di crimini atroci?»

Interrogare, interrogarsi, non avere pauradi farlo, non accodars a sentito dire, non accettare il comfort dei
luoghi comuni. Guardare bene le cause, il funzionamento e le conseguenze dei conflitti. Non stancarsi, non
deprimersi, non accontentarsi di fare, non cercare consolazioni. Manifestare il proprio lutto. Continuare a
pensare. Inquadrare la guerra.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

Judith Butler
Regimi di guerra

O della vita che non merita lutto




