
 

Gaetano Pesce a Napoli: arte e interpretazione 
Gabriele Guercio
17 Ottobre 2024

L’esposizione pubblica di Tu si na cosa grande di Gaetano Pesce al centro di Piazza Municipio di Napoli ha
suscitato polemiche e pareri contrastanti. Non ho avuto modo di vedere l’opera di persona, ma non credo sia
importante ai fini di quello che mi preme dire. Mi ha colpito una dichiarazione della curatrice Silvana
Annicchiarico riportata (fedelmente?) sul Corriere della Sera del 10 ottobre 2024:

«Il bozzetto e il modello rispettano in scala la forma che Gaetano aveva ideato: in piazza la dimensione reale
può effettivamente favorire l’interpretazione fallica. Ognuno vede quello che vuole nell’arte, ed è giusto così.
Io credo che bisogna porre l’attenzione su quello che rappresenta la figura trasformativa ed enigmatica di
Pulcinella nella tradizione popolare partenopea, che è maschio ma anche femmina o nessuno dei due. L’opera
è alta, ma esile, maestosa ma fragile: elementi fondamentali sono i tiranti che tengono figurativamente in
equilibrio l’instabilità dell’essere Pulcinella. La maschera è tutto e il suo contrario: i tiranti ricoperti di
romantici fiori tengono insieme le sue identità». (corsivo aggiunto)

Nello specifico, vorrei soffermarsi su due affermazioni, in qualche maniera complementari nel sottoscrivere
un preciso intendimento dei fenomeni artistici. La prima è che «ognuno vede quello che vuole nell’arte» e la
seconda è che «la maschera (di Pulcinella) è tutto e il suo contrario». In simili parole risuonano pensieri e
detriti di pensieri che hanno segnato la storia dell’arte e della teoria dell’arte nella modernità. Invero,
riflettono l’esito di una serie di aspirazioni, azzardi, utopie, cause perse e fallimenti. 

Gli artisti otto-novecenteschi, specialmente i più carismatici, si sono impegnati su due fronti in particolare.
Per un verso, hanno lottato affinché l’arte abbandonasse preoccupazioni di tipo formale e confluisse
nell’esistenza, rinsaldando la propria portata evenemenziale e abolendo la barriera tra arte e vita, artisti e non
artisti; ciò accade, per esempio, nel 1916 al Cabaret Voltaire di Zurigo con il tentativo dadaista, il quale
critica l’arte come istituzione sociale e persegue, quantunque senza successo, una pratica di vita capace di
realizzare quanto precedentemente relegato nell’ambito dell’inventività artistica. Per l’altro verso, invece, gli
artisti moderni hanno mantenuto la fiducia post-rinascimentale nell’opera quale entità autonoma, la cui
insulare purezza è ora giustificata non tanto in ragione di codici condivisi e norme prestabilite bensì in base a
parametri soggettivi e in virtù di un’inclinazione “modernista” volta all’introspezione, all’analisi e alla
scoperta di nuove forme esperienziali e conoscitive; di ciò si ha un riscontro, per esempio, nella
naturalizzazione del classico auspicata da Cézanne, nel nero di Malevi? che attesta un aldilà non visibile, o
nell’ordine plastico equilibrato e universale perseguito da Mondrian.

Non appena toccato un tale apice di consapevolezza, però, le cose tendono a vacillare. L’ascesa si arresta e ha
inizio la caduta. Nel corso del Novecento, le prospettive dischiuse dai due paradigmatici orientamenti di vita
come arte e di arte come vita perdono di attendibilità e si opacizzano, grazie anche al contributo di una
latente simmetria tra formalismo e antiformalismo, tra modernismo e antimodernismo. L’uno è il gemello
spettrale dell’altro, anelando entrambi al raggiungimento di una meta ultima – che il primo identifica
nell’autotrascendenza della forma e il secondo nell’immanenza della vita –, ciascuno a suo modo produce
l’effetto opposto di far precipitare l’arte verso una condizione in cui tutto e il suo inverso sono ugualmente
ammissibili. Benché in ambo i casi il traguardo agognato sia l’unità degli opposti, una biunivoca
corrispondenza tra creazioni e creature, l’esito è invece una totale de-differenziazione in cui le due polarità

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/gaetano-pesce-napoli-arte-e-interpretazione
https://test.doppiozero.com/gabriele-guercio


vengono deprivate dei propri limiti e qualità specifiche.

Dopo la caduta, il relativismo e un malcelato disincanto hanno avuto la meglio nel campo delle cosiddette
pratiche artistiche contemporanee. A riguardo, si riceve infatti un’ennesima conferma dalle due succitate frasi
di cui la curatrice si serve allo scopo di “giustificare” l’opera di Pesce. Se la maschera di Pulcinella è una
cosa ma anche il suo opposto è perché tutto è ammissibile in arte: le forme e i linguaggi adottati dagli artisti
sono oggi tanto liberi o deregolati quanto ambivalenti e suscettibili di interpretazioni contrastanti e
interminabili. Questo affrancamento verificatosi in seno all’attività artistica sarebbe appunto uno dei motivi
trainanti del fatto che abbiamo il diritto di vedere quello che più ci aggrada nelle opere d’arte. 





Progetto dell’opera Tu si ‘na cosa grande di Gaetano Pesce.

Da ciò derivano una serie di corollari alquanto paradossali. Mi limiterò a segnalarne qualcuno. In primo
luogo, se si è d’accordo che si possa vedere quel che si vuole nei fenomeni artistici allora potrebbe anche
darsi il caso che non ci sia alcunché da vedere in essi. Altrimenti detto: se ignoriamo (forse non lo abbiamo
mai saputo, forse non lo sapremo mai) cosa sia un’opera d’arte, non è perché l’arte sfuggirebbe a definizioni
preconcette e il lavoro degli artisti avrebbe la facoltà di generare quel che non rientra nell’ordine dei discorsi
vigente nel momento in cui un’opera appare o viene prodotta. Invece di costituire un elemento inconscio ma
attivo nella significazione, invece di influire nel determinare quel che l’opera è o fa, stavolta l’ignoto è la
cifra di un confortevole stato di permissivismo condiviso da artisti e pubblico. Attiene semplicemente alla
tacita accettazione che le opere costituirebbero degli specchi in cui riflettersi a piacimento: una sorta di
vacuum disponibile ad accogliere le nostre incontrollate proiezioni di senso. Se così, però, allora è naturale
chiedersi se le opere non siano inevitabilmente qualcosa di superfluo. Delle entità curiosamente prive di
significato eppure nondimeno efficaci nello stimolare i sensi e la mente che tuttavia si ritrovano a loro volta
tanto attive quanto perse in un vacuum.

Una volta accettata l’assenza di un limite o differenza tra un’opera e tutto il resto, tra l’arte e la non arte, il
lavoro degli artisti sembra rivelarsi superfluo anche per un ulteriore motivo. A stimolare la possibilità di
vedere quel che si vuole vedere non sono esclusivamente i prodotti dell’arte. Si possono fare delle analoghe
esperienze al contatto con un numero illimitato di altre cose più o meno percepibili nel mondo, culturale e
naturale che sia. Forse nel caso dell’arte un tratto (tuttora?) caratterizzante è che la scoperta
dell’incommensurabilità del “tanto” tenda a coincidere con quella del “niente” da vedere. Ad ogni modo,
resta una questione aperta se l’ostinazione a produrre ed esibire delle opere d’arte riuscirà a immunizzare
artisti e non artisti dall’incombente minaccia di cecità.

Un altro corollario degno di nota è che, nel suddetto scenario, vengono a mancare molti dei motivi validi per
recarsi in visita ai musei. Che siano dedicati all’arte del momento o all’arte del passato, in entrambi i casi la
fruizione e la gratificante sensazione di un accesso finalmente democratico sono spesso dipendenti dalla
remissività e passività delle opere che (per ragioni misteriose) si sarebbero come arrese alla volontà altrui.
Compiacenti verso i desiderata di curatori iperattivi e di un pubblico “piacione”, esse avrebbero smesso di
distinguersi quali presenze indipendenti, di resistere ai frettolosi scatti dei cellulari, di azzittire le chiacchiere
dei turisti o la parlantina delle guide.

Andy Warhol ha affermato di preferire i grandi magazzini ai musei. E non aveva tanto torto. Doveva aver
intuito come il nesso tra forma e significato, contenitore e contenuto, stranamente reggesse molto meglio
nell’ambito delle merci che in quello delle arti. Le merci si stagliano al di là del bene e del male. Appaiono
disinibite rispetto al loro status di seducente simulacro e restano tali (un profumo è un profumo, delle scarpe
sono delle scarpe, etc.) esattamente nel mentre corroborano l’iconofilia e l’estasi del consumo. Ma davvero,
come profetizzava Warhol, bisogna ormai intendere l’arte quale business dell’arte costruito sulla
mutevolezza del mercato? Non sarebbe invece opportuno forzare le gabbie del relativismo alimentato
dall’ideologia del marketing e domandarsi se le opere d’arte, del passato come del presente e del futuro,
soffrano allorché viene loro impedita o disconosciuta la capacità di creare, custodire e trasmettere una gamma
di valori, sentimenti e pensieri non soltanto inequivocabili ma per cui valga la pena di vivere, finanche a
dispetto della cultura simbolica prevalente.

In conclusione: non so se, durante la mia prossima visita a Napoli, mi affretterò a raggiungere Piazza
Municipio, e ancor meno se sarò impaziente di tornare nelle sale del Museo Archeologico o di Capodimonte.
Purtroppo, però, non potrò nemmeno ripiegare andando in pellegrinaggio nei grandi magazzini. Gli anni che
ci separano da Warhol hanno reso pure questi ultimi dei luoghi alquanto indistinti, offrendo più o meno gli
stessi beni da apprezzare a Napoli come a Parigi, New York, Londra o Milano.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



