DOPPIOZERO

L aviolenza del linguaggio

Mauro Serra
18 Ottobre 2024

Abituati da una veneranda tradizione a considerare il logos come la caratteristica propria dell’ essere umano,
guella che meglio ne coglie I’ irriducibile specificita, non si puo che restare sorpresi dalla frequenza con cui,
nell’ ultimo libro di Felice Cimatti (?x(fx) Logica della decisione, Cronopio 2024), I’ aggettivo “inumano”
viene adoperato in riferimento al linguaggio (p. 28, 30, 34, etc). L’incipit del libro, d' altra parte, non € meno
spiazzante. Vi si legge, infatti, dopo un riferimento in esergo alla natura fascista della lingua tratto da Roland
Barthes, la seguente affermazione: «La violenza del linguaggio non € quella contenutain alcune particolari
espressioni (ad esempio il cosiddetto hate speech), come sein lineadi principio potesse esistere un modo di
parlare non violento e neutrale; la violenza é insita nello stesso dispositivo linguistico, nella‘sua’ decisione
di direil mondo in un certo modo anziché un altro» (p. 7). Allafine di un serrato percorso argomentativo, il
lettore scoprira non solo che la violenza del linguaggio € propriamente quella che esercitanei confronti
della vita, ma anche, e non meno sorprendentemente, cheil libro, un libro di filosofia del linguaggio atutto
tondo, celaal suo interno un ‘ problematico’ nucleo etico-politico. Ma procediamo con ordine. A che cosa
serveil linguaggio? Per comunicare, € larisposta intuitiva che molti darebbero e che, del resto, circola
largamente anche nella letteratura specialistica. Niente di piu sbagliato. Appoggiandos allariflessione dei
due ‘giganti’ del pensiero linguistico novecentesco, Ferdinand de Saussure e Noam Chomsky, Cimatti mostra
che il funzionamento del linguaggio prescinde completamente dalla psicologia dei parlanti e dalle loro
presunte intenzioni comunicative. Che lo si consideri come un dispositivo di natura essenzia mente sintattico-
ricorsiva alamanieradi Chomsky, o come un fait social, secondo quanto affermava Saussure, il linguaggio
sembra godere di un’ esistenza autonoma rispetto allaqualeil ruolo dei parlanti risulta, nellamigliore delle
ipotes, irrilevante. «Unalingua, per Chomsky, funziona non grazie ai ‘suoi’ parlanti, bensi nonostante loro.

Perché unalingua, di per sé, € una sorta di meccanismo perfetto che appunto non ha bisogno di chi laparli. S
tratta di un punto fondamentale per comprendere I’ intrinseca potenza inumana della facolta di linguaggio
[...]» (pp. 27-28). La principale conseguenza che deriva da questa prospettiva— una conseguenza a prima
vista controintuitiva (p. 79) — € che, considerato nel suo nucleo costitutivo, il linguaggio non ha bisogno di
fareriferimento a qualcosa di esterno a sé. Esso si esaurisce in una dimensione che si potrebbe definire
interamente ‘ orizzontale' di cui Chomsky e Saussure forniscono due descrizioni che, pur radicalmente
differenti, finiscono per risultare in certo qual modo complementari.

Mentre, infatti, per I uno (Chomsky) questa dimensione si riduce a una sola operazione fondamentale, quella
chericorsivamente ‘ FONDE’ (merge) due oggetti gia costruiti, due atomi concettuali, la cui origine rimane
peraltro misteriosa, per |’ altro (Saussure), essa e caratterizzata dalla relazione, appunto orizzontale, che
collega ogni segno ad altri segni cosicché, come recita una delle affermazioni pit note del Cours, «nella
lingua non ci sono che differenze. Di piu: una differenza suppone in generale dei termini positivi trai quali
essa s stabilisce; manellalingua non vi sono che differenze senza termini positivi» (citata alle pp. 80-81).

Lalingua, dunque, vivendo di questo continuo gioco di rimandi, all’interno del quale un segno non fa che
rinviare aun altro segno, non ‘incontra’ mai il mondo esterno, poiché non c’e alcunarelazione ‘verticale' che
colleghi un segno al suo (presunto) riferimento. Da questo punto di vista, laricerca che alungo impegno
Saussure sugli anagrammi, senza peraltro approdare a una conclusione, si rivela particolarmente istruttiva,
poiché attraverso di essa «Saussure ha scoperto cheil linguaggio ¢’ €, e che procede indipendentemente dalla


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-violenza-del-linguaggio
https://test.doppiozero.com/mauro-serra
http://www.shopcronopio.it/categorie-1/tessere.aspx

volonta (la performance) del parlante»; nellalingua, appunto, «tutto si tocca, e non si sadove fermarsi». Non
eil parlante che usal’ anagramma per ottenere un certo effetto poetico, al contrario, € lalingua a non essere
altro che questo «implacabile» «movimento anagrammatico [...] || cosiddetto soggetto psicologico non é che
un transito fra un significante e un altro significante, fra un anagramma e un altro anagramma» (p.86). Come
spiegare alorail fatto che con il linguaggio facciamo continuamente (o pensiamo di fare?) riferimento al
mondo, ovvero alaredtain tutte le sue piu svariate articolazioni?



P

- o
=4 —_—

_&P 5 ¥ . : i = = #

u

Lh i B - 1
| B e BeE BN R o 1 N Y e E B e N



Larisposta che Cimatti fornisce atale interrogativo discende del tutto naturalmente dalle premesse delineate.
Il linguaggio o, per meglio dire, le lingue storico-naturali certamente ‘ pretendono’ di fare riferimento a
mondo, main realtd, questa pretesa non € nient’ altro cheiil tentativo «di strappare un senso a cio che, invece,
non ne ha nessuno» (p.87). Si rivelain questo modo «I’intrinseca potenzaistituente della parola» (p. 13), una
potenza che precede |a stessa distinzione tra linguaggio e mondo e in virtu della quale la parola umana
sempreistituisce siacio di cui si parla, il suo essere qualcosa, sialasuaesistenza. A differenzadi autori che,
come ad esempio Searle, hanno lungamente insistito sulla distinzione tra ‘fatti istituzionali’ e ‘fatti bruti’,
nella prospettiva delineata da Cimatti non ¢’ e spazio per questa distinzione, «poiché ogni ente del mondo
umano &, in grado maggiore o minore, un ‘fatto istituzionale', cioé un fatto che e istituito mediante una
procedura collettivail cui caso piu semplice € quello di ‘c’eraunavoltaun re’ » (p.44).

Va, naturalmente, subito sgombrato il campo da un’ obiezione che appare tanto ovvia quanto fuorviante.
Sopprimere la distinzione tra essere ed esistere non significain alcun modo sostenere che non esistano
0ggetti, tantomeno che il readle siauna‘invenzione’ delle lingue (p.15). Significa, invece, riconoscere cheil
linguaggio coincide con lavolonta di nominare il mondo, un mondo che & certamente esterno al soggetto
(«ogni nome nasce dall’ urto con qualcosa che non € 1’io», con le parole che Cimatti, ap. 16, ricavadaun
saggio di un grande filologo e storico delle religioni di fine ‘800, Hermann Usener, dalui riletto sub specie
linguistica), madi cui il soggetto puo fare esperienza, anche da un punto di vista percettivo, laddove s pensa
di incontrare larealta nellamaniera piu diretta possibile (i fatti bruti), solo attraverso la mediazione del

linguaggio.

Diventano a questo punto chiari tanto il significato, quanto, soprattutto, le implicazioni teoriche del titolo
scelto per il volume. Laformulalogica elementare, 2x(fx), si rivela metafisicamente interessante poiché,
attraverso il quantificatore esistenziale, stabilisce in anticipo, primaancoradi attribuirgli una determinata
caratteristica (f), che qualcosa esiste. In guesto modo, essa racchiude nellaforma pit limpidalalogica che
governalarelazione del linguaggio con il mondo, una relazione che sempre implicala decisione, preventiva,
che il mondo siain un modo piuttosto che in un atro. Il modello insuperato di questa logica puo essere dlora
ravvisato nelle parole della Genesi: «Dixit Deus: ‘Fiat lux. Et facta est lux’», poiché «si trattadi un atto
linguistico cheistituisce I’ esistenza di un particolare essere. Con questo gesto Dio propriamente decide che
deve esserci laluce, einfatti laluce immediatamente ¢’ €. Perché dev’ esserci la luce? Semplicemente perché
cosi Dio ha deciso che sia» (p. 46).

Laviolenza del linguaggio €, dunque, ineludibile, perché coincide con laviolenza della decisione, di una
gualunque decisione che stabilisce che il mondo siain un modo piuttosto che in un atro. Del resto, come
Cimatti opportunamente ricorda (p.137), I’ etimologia della parola “ decidere” rimanda all’ azione del
“tagliare”, anzi piu precisamente del “tagliare via’, che &€ sempre implicitamente presupposta nel fatto di
scegliere x piuttosto che unaqualsiasi delle sue possibili alternative: «Laviolenzadel linguaggio € nel
comando cheil linguaggio impone al mondo» (p. 46). Che ne ¢, dlora, dellavitadel soggetto? Il libro
suggerisce una duplice risposta a seconda che I’ accento venga fatto cadere sull’uno o I’ altro dei due termini.
Daun lato, infatti, dal momento che il soggetto el risultato del processo di “ soggettivazione” messo in
movimento dall’ urto (di nuovo) del linguaggio con il corpo dell’ animale umano (p. 33), il compito che gli si
prospetta «e appunto provare afarei conti con il dispositivo linguistico, che, come abbiamo compreso,
perseguei ‘suoi’ fini, ammesso che siano fini espliciti, e non certo quelli dei suoi supposti utilizzatori» (p.
34).

Unaformadi resistenza che nasce, innanzitutto, dalla consapevolezza di essere ‘prigioniero’ di quel
dispositivo linguistico che pretende di controllare. Dall’ atro, tuttavia, questa resistenza sembra
inevitabilmente destinata al fallimento, data |’ irriducibile aterita tralinguaggio e vita: «ll problema filosofico
posto dalla vita e che lavita puo esistere, in quanto fenomeno reale, solo finché non viene catturato da un
qualche dispositivo categoriale, che lo classifica come un certo fenomeno vitale, animale o vegetale ad
esempio. A questo punto I’ indeterminato fenomeno vitale originario non ¢’ € piux» (p. 91). L’unicaviadi fuga
consiste aloranel cercare «di sostare nello spazio indeciso che si apre ogni volta che unadecisione si decide
per un verso o per I’altro» (p. 137) oppure, con unaformulazione ancora piu significativa, nel provare a
«'galeggiare’, per cosi dire, frale diverse nominazioni/decisioni» (p. 136). Che s resti convinti o meno della



praticabilita di questa condizione oltre che dai modi scelti per ‘raffigurarla’ —il gatto né vivo né morto del
famoso esperimento mentale di Schrodinger, il protagonista, Shrevek, di un noto romanzo di fantascienza, |
reietti del pianeta, di Ursula Le Gun, percorso da venature ‘anarchiche’, passando per |I'immanenza assoluta
proposta da Deleuze — il libro solleva, con laradicalita delle sue tesi, un duplice interrogativo. Si trattadi una
condizione meramente individual e? Ovvero, e possibile, e come, immaginarne una declinazione che tenga
conto del fatto che I’uomo non solo € I’animale che parla ma anche, e non a caso, quello che vive nella polis?

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

