
 

Luigi Zoja: cosa sta succedendo oggi?  
Stefano Carpani
3 Novembre 2024

Il quarto appuntamento della nostra rubrica bimestrale di conversazioni psicosociali ci porta a Milano, dove
incontriamo Luigi Zoja, il più influente psicoanalista junghiano italiano e già presidente dell'Associazione
Internazionale di Psicologia Analitica. Antonio Scurati lo definisce «uno dei pochi autentici pensatori
italiani contemporanei».

Zoja ha completato la sua formazione presso il C. G. Jung-Institut di Zurigo, città in cui ha vissuto e lavorato
per molti anni. Oltre ad essere uno psicoanalista di fama internazionale, è anche un prolifico saggista e
scrittore, che ha esplorato temi quali la paternità, la violenza, l’alienazione sociale, le dipendenze e la
paranoia collettiva. Tra le sue opere più significative vi è La morte del prossimo (2009), un’analisi profonda
del progressivo distacco emotivo e morale che caratterizza la società moderna, con la perdita del senso di
comunità e della relazione con l’‘altro’. Un altro testo fondamentale è Paranoia: La follia che fa la storia
(2011), dove indaga le dinamiche paranoiche collettive, mostrando come l'irrazionalità e il sospetto possano
plasmare il corso della storia e della politica. Un tema centrale nelle sue ricerche è anche la paternità, che
esplora nel libro Il gesto di Ettore: Preistoria, storia, attualità e scomparsa del padre (2000), in cui analizza
l’evoluzione della figura paterna attraverso le epoche e i cambiamenti che ha subito nella società
contemporanea. Il suo ultimo libro si intitola Narrare l’Italia: Dal vertice del mondo al Novecento (2024).

SC: Ciao Luigi, grazie per aver accettato ancora una volta il mio invito. Sembra quasi che, ogni volta che il
mondo va un po' a rotoli, ci ritroviamo a parlare di cosa sta succedendo. Mi viene in mente la famosa
citazione di Amleto: 'The world is out of joint.' Luigi, cosa sta succedendo oggi? Come possiamo definire
l’epoca che stiamo vivendo?"

LZ: Per comprendere meglio la situazione, è necessario adottare una prospettiva esterna, qualcosa che io
cerco di fare spesso facendo un passo indietro e applicando ciò che Levi-Strauss chiamava Le regard éloigné.
Questo concetto rimanda al metodo antropologico di osservare le culture e le società da una prospettiva
distaccata, oggettiva e comparativa. È come ampliare il campo visivo con un grandangolo, anche se ci
rendiamo conto che la nostra capacità di osservare resta limitata. Detto questo, la nostra comprensione del
mondo, in particolare del ventesimo e ventunesimo secolo, cambia rapidamente. Ogni decennio porta
rinnovamenti tali che forse dovremmo smettere di parlare di secoli e concentrarci più sulle generazioni. Non
in modo semplicistico, come le classificazioni americane che suddividono le generazioni in base a decenni o
alla classe media, ma considerando l'influenza della cultura globale, soggetta a pressioni di ogni tipo.

SC: Ci puoi fare un esempio?

LZ: Pensiamo, ad esempio, alla reazione confusa che l'Occidente sta avendo riguardo al conflitto israelo-
palestinese. Il panorama attuale del conflitto israelo-palestinese ha sollevato nuove domande, non solo in
Medio Oriente, ma anche in Occidente, dove i tradizionali allineamenti sembrano sfaldarsi. Ciò che un tempo
era percepito come un fronte comune di posizioni laiche e progressiste, spesso provenienti dagli ambienti
accademici statunitensi, oggi appare sempre più frammentato. Da un lato troviamo i difensori di una visione
democratica tradizionale, in cui molte comunità ebraiche hanno un ruolo di primo piano. Dall’altro lato
emergono gruppi che, nel loro impegno verso cause globali come la decolonizzazione, hanno sviluppato una

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/luigi-zoja-cosa-sta-succedendo-oggi
https://test.doppiozero.com/stefano-carpani
https://www.bollatiboringhieri.it/libri/luigi-zoja-narrare-litalia-9788833940854/


critica più radicale nei confronti di ciò che viene percepito come Occidente, includendo in questo rifiuto sia
Israele che i paesi tradizionalmente suoi alleati, come Stati Uniti e Regno Unito.

Questa polarizzazione ha creato una confusione profonda, alimentata anche dall’idea di una "guerra
asimmetrica". Tale concetto, ben diverso dal confronto nucleare o ideologico della Guerra Fredda, si esprime
oggi attraverso sabotaggi tecnologici e attacchi non convenzionali, spesso giustificati come "rivincite degli
oppressi". Questo ricorda i metodi di liberazione utilizzati dai movimenti anticoloniali del passato, ma con
una nuova dimensione, in cui le armi non sono più soltanto fisiche, ma anche digitali.

Questa escalation di tensioni porta con sé notevoli pericoli, specialmente quando si somma alle sfide interne
all'Occidente, come il cambiamento climatico. Mentre la Russia continua a sfruttare le sue risorse naturali per
consolidare il proprio potere, il suo approccio estrattivo e le guerre locali che alimenta contribuiscono
ulteriormente al degrado ambientale. Il confronto globale, che include ormai anche le questioni ecologiche,
non ha precedenti chiari cui ispirarsi, e ciò complica ulteriormente la ricerca di soluzioni.

In questo contesto di incertezza, è cruciale riconoscere che le risposte, seppur difficili, dovranno essere
trovate all'interno dell'Occidente. La "super società" occidentale, pur con le sue contraddizioni, resta il
contesto in cui abbiamo le migliori risorse e le conoscenze per affrontare sfide come il cambiamento
climatico e la crisi geopolitica.

SC: Abbiamo vissuto per 20, 30, forse anche 40 anni sotto l'influenza di una globalizzazione capitalista che
ha guadagnato sempre più potere. Questo fenomeno è stato descritto in modo efficace dalla sociologia,
anche se meno dalla psicoanalisi; il nostro caro Andrew Samuels ha contribuito in parte a questa
discussione. Oggi, potremmo trovarci di fronte a una situazione simile a quella che seguì la Prima Guerra
Mondiale. Tuttavia, ciò che distingue il nostro presente da cento anni fa è che conosciamo già il corso degli
eventi storici di allora e possediamo una prognosi potenziale, non solo una diagnosi. È un paradosso: siamo
consapevoli dei rischi e delle conseguenze, ma sembriamo incapaci di evitare che si ripetano. Che ne pensi?
Quali lezioni possiamo trarre dal passato e come possiamo applicarle alla nostra realtà contemporanea?





LZ: Hai richiamato il termine "populismo", semplificando un concetto complesso che richiede una riflessione
più approfondita. È interessante notare come questo termine si intrecci con le idee del politologo inglese
Colin Crouch sulla "post-politica" e "post-democrazia," un fenomeno che ha trovato una particolare
risonanza in Italia. Qui, si è assistito a una transizione significativa tra la Prima e la Seconda Repubblica,
accompagnata da una fragilità democratica che affonda le radici nel periodo successivo alla Prima Guerra
Mondiale. Nonostante l'Italia fosse emersa come una Nazione vincitrice, si verificò un crollo della
democrazia che ha lasciato tracce nel nostro tessuto politico.

Il mio recente lavoro sull'Italia affronta queste fragilità, che sono sia secolari che millenarie. Da un punto di
vista sociopolitico, è difficile contrastare le reazioni impulsive e paranoiche della base, ovvero di un'opinione
pubblica spesso disinformata. Anche se formalmente la democrazia continua a esistere e una certa
percentuale di elettori partecipa alle elezioni, le opinioni prevalenti sono frequentemente quelle di chi è meno
informato. Questo diventa evidente anche tra le nuove generazioni, che, pur essendo più consapevoli,
faticano a comprendere la complessità dell'Unione Europea. 

Spesso proiettiamo la nostra condizione privilegiata, quella che viviamo in Europa, su un contesto globale,
ignorando le sfide e i disastri che si trovano oltre i nostri confini. Siamo in un "paradiso" che,
paradossalmente, sembra che stiamo facendo di tutto per distruggere. 

Riflettendo sulla storia, possiamo notare che l'Ottocento ha segnato una prima netta fase di globalizzazione,
in gran parte associata al colonialismo e all'imperialismo europeo. Tuttavia, come ben sanno gli storici
spagnoli, la prima vera globalizzazione si è verificata durante il secolo d'oro della Spagna, quando i galeoni
navigavano per il mondo, anche se questa fase fu interrotta dall'emergere di potenze concorrenti.

Nel corso del tempo, l'Europa ha vissuto un periodo di eurocentrismo, specialmente nel Cinquecento e
nell'Ottocento. La Prima Guerra Mondiale ha scosso quest'equilibrio apparente, in un contesto in cui le
potenze mondiali cercavano di mantenere il controllo. A differenza della Guerra Fredda, caratterizzata da una
minaccia nucleare bilanciata tra Stati Uniti e Unione Sovietica, l'Europa del passato presentava una pluralità
di poteri e un'assenza di una minaccia atomica diretta.

Ho trattato nel mio studio sulla paranoia come, durante i momenti critici precedenti alla Prima Guerra
Mondiale, ci si aspettava una risoluzione diplomatica delle crisi. L’omicidio dell’erede al trono asburgico nel
giugno del 1914, seguito da settimane di incertezze, rappresenta un esempio di come le tensioni si
accumulino fino a sfociare in conflitti aperti. Le crisi attuali in Ucraina e in Medio Oriente mostrano
un'analogia preoccupante: quando le situazioni non si risolvono, si affida sempre più potere ai militari,
complicando ulteriormente le possibilità di diplomazia.

SC: Prima di chiederti se sia possibile coltivare l’anima oggi nella “super società,” vorrei riflettere sul tuo
bellissimo libro, Coltivare l'anima pubblicato nel 1999 da Moretti&Vitali. Tu hai fatto un viaggio indietro nel
tempo, esplorando le radici della nostra cultura greca e romana.

LZ: Quella era una serie di conferenze non pubblicate, e mi sono accorto di fare ampio uso del modello
junghiano, non limitandomi a evocare archetipi fumosi, ma attingendo ad archetipi che si sono realmente
incarnati nella nostra tradizione classica, come le divinità e i processi che riflettono sia l'immaginario
collettivo sia eventi storici che li hanno concretizzati.

SC: Cosa significava coltivare l’anima in quel contesto?

LZ: Coltivare l'anima era l'occupazione di ciò che oggi chiameremmo il letterato, il pensatore, l'intellettuale,
secondo la definizione di Cicerone. Era un’attività riservata a coloro che possedevano un certo livello di
istruzione e uno status socio-economico. 

SC: E oggi? Cosa significa coltivare l’anima in un contesto così complesso e in continua evoluzione?



SC: Oggi questa dimensione si è progressivamente persa, in parte a causa della diminuzione del tempo libero,
ma anche perché, se torniamo a riflettere sulle generazioni attuali, vediamo che sono attivissime e cresciute
nell’era digitale. Il digitale, infatti, ci abitua a favorire tempi sempre più brevi, e questa compressione
temporale è in contrasto con la coltivazione dell’anima.

SC: In che senso?

LZ: La tecnologia avanza in modo incrementale, aggiungendo sempre nuove funzionalità, ma a scapito del
tempo a nostra disposizione. Infatti ritengo che più si sta attaccati al telefono, più si rischia di perdere
lucidità. In effetti, passare troppo tempo sullo schermo, evitando anche una semplice telefonata per
comunicare, è diventato l’eccezione piuttosto che la norma.

SC: La tecnologia avanza rapidamente, e i giovani sembrano sempre meno abituati ad aspettare. È dunque
diventato difficile coltivare l’anima in questa super società? Oppure hai una ricetta?

LZ: Non ho una ricetta né una risposta definitiva... Ma ultimamente, dopo aver terminato il mio ultimo libro,
ho viaggiato molto. Ho preso aerei nazionali e intercontinentali, autobus, treni, e ho incontrato molte persone.
Viaggiando, mi piace osservarle. Mi capita spesso, la sera tardi o di notte, di notare chi tiene accesa la luce
della cappelliera in treno o in aereo. Sono pochi. La maggior parte dorme, guarda un film o scorre il telefono.
Questo ormai è normale. Ma mi colpisce sempre chi ha la luce accesa: riconosco in loro qualcuno che legge
un libro o un giornale.

Forse dovremmo tornare a questo: alla lentezza del libro, in contrasto con la velocità del film o della serie.
Preferisco i libri ai film perché, mentre guardando un film siamo passivi, leggendo diventiamo attivi. Il
cinema offre una facile identificazione: anche chi non è alfabetizzato può sedersi al cinema e lasciarsi
trasportare dalla storia. È proprio ciò che accadde in Italia durante il grande boom del cinema neorealista:
anche chi sapeva leggere poco andava al cinema e si immergeva nei film di Antonioni o Fellini.

Chi guarda uno schermo oggi, sia esso il tablet o quello dell’aereo, entra in un mondo di prodotti di
intrattenimento, non di testi. Il cinema commerciale non richiede lo stesso sforzo mentale della lettura,
poiché offre una semplice identificazione con personaggi spesso stereotipati. Le serie, poi, amplificano
questo processo: conosci già i personaggi, li hai già visti, quindi ti identifichi senza fatica. Non c’è bisogno di
usare l’immaginazione o la creatività come invece accade con un libro. Quando leggi, il personaggio non è
già pronto davanti a te: lo devi costruire nella tua mente. Se una spiegazione complessa richiede tempo, ti
fermi, chiudi gli occhi, rifletti, poi riprendi. Sei attivo, partecipe, e vivi la storia non come spettatore, ma
come protagonista.

SC: Quindi, come ci dicevano i nostri genitori e maestri: "Bisogna leggere di più"!

LZ: …Ma non solo leggere di più, leggere meglio. Si legge troppo poco, ci muoviamo in contenitori di
immagini preconfezionate che non sono narrazione, non sono cultura, sono solo intrattenimento. E la distanza
tra cinema e videogioco si riduce sempre più, mentre quella tra racconto scritto e visivo dovrebbe avvicinarsi.

SC: In qualche modo, bisogna tornare a Cicerone, ma anche a Berkeley, che affermava che tutti hanno
opinioni, ma pochi realmente pensano.

LZ: In treno, in aereo, in autobus, tutti cercano la via più facile. Le persone che leggono sono pochissime,
forse una su cento. Un dato sconfortante, specie in una grande cabina illuminata da così poche luci.

Leggi anche:
Stefano Carpani | Coltivare l'anima nella supersocietà
Stefano Carpani | Coltivare l'Anima nella Supersocietà? 2. Il bambino di cioccolato
Stefano Carpani | L'età tragica dei corpi senz’anima

https://www.doppiozero.com/coltivare-lanima-nella-supersocieta
https://www.doppiozero.com/coltivare-lanima-nella-supersocieta-2-il-bambino-di-cioccolato
https://www.doppiozero.com/leta-tragica-dei-corpi-senzanima


Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

