
 

Primo Levi nella Zona grigia 
Mario Barenghi
7 Novembre 2024

Non conosco personalmente Sergio Luzzatto, salvo qualche sporadico incontro, cordiale ma fuggevole. Lo
conosco, va da sé, in quanto studioso: e delle sue opere ammiro in pari misura il rigore della documentazione
storica e la qualità della prosa, giacché spesso le sue argomentazioni si avvalgono di capacità narrative degne
d’un romanziere. In particolare, uno dei suoi libri, la monografia Padre Pio (sottotitolo: Miracoli e politica
nell’Italia del Novecento, Einaudi 2007) è stata piuttosto importante per la mia visione, oltre che della storia
italiana, della società in generale, per ragioni che qui non interessano (preciso solo che mai sono stato un
devoto di Francesco Forgione da Pietrelcina). Certo è che, come storico e come scrittore, Luzzatto appare
singolarmente attratto dal lato oscuro delle personalità e dei fenomeni verso i quali prova maggiore
ammirazione, come la Resistenza e Primo Levi (tutti ricordano Partigia, Mondadori 2013), al punto da
suscitare il sospetto che una delle radici del suo scrivere sia l’inquietudine – non so quanto cosciente –
riguardo ai propri lati oscuri. Ma questo, va da sé, è un discorso che riguarderà soprattutto i suoi biografi, se
ci saranno.

Primo Levi e i suoi compagni. Tra storia e letteratura (Donzelli 2024) indaga la figura storica dei personaggi
di cui l’autore parla nelle sue memorie del Lager. Riferimento primario, e quasi matrice dell’intera ricerca, è
la lettera del 31 luglio 1961 al farmacista alsaziano Jean Samuel (il Pikolo di Se questo è un uomo) in cui
Primo Levi stila un elenco dei componenti del Kommando 98, il «Kommando chimico» di Monowitz. Levi
menziona ben 48 nominativi, anche se in alcuni casi ricorda solo il nome (4), o solo il mestiere (3), cosa che
rende ovviamente impossibile l’identificazione; e lo stesso vale per chi è citato solo per cognome (12). Ne
restano 29 di cui è stata accertata l’identità, e della cui sorte è possibile sapere qualcosa; in più d’un caso,
grazie alle meticolose indagini di Luzzatto, si può sapere parecchio.     

Dico subito che per chi ama Primo Levi si tratta di una lettura avvincente. Ad esempio, Luzzatto racconta la
storia di Elias Lindzin, l’erculeo nano presentato da Se questo è un uomo come uno dei quattro modelli di
«salvati», e poi menzionato sia in uno dei racconti di Lilìt (Il nostro sigillo), sia in I sommersi e i salvati (
L’intellettuale ad Auschwitz). Scopriamo così che Elias, sopravvissuto alla marcia della morte e all’inferno di
Buchenwald, emigra negli Stati Uniti, dove prende il nome di Edward Lindson; lavora, si sposa, ha dei figli,
è inserito nella comunità ebraica di Detroit; a un certo punto gli capita perfino tra le mani If This Is a Man. A
causa della sua instabilità mentale entra in contatto con uno psicanalista, il dottor Henry Krystal, già Henyek
Krysztal, ebreo polacco anch’egli reduce da Auschwitz, specializzato nella cura dei traumi dei sopravvissuti.
Esiste anche la registrazione di un’intervista radiofonica in cui Elias parla proprio di Primo Levi, in termini
non amichevoli (peraltro, la sua loquela è alquanto sconnessa). In modo analogo, colpisce apprendere che, a
dispetto di un’ingenuità che pareva renderlo così vulnerabile da farne un predestinato al gas, Kraus, il
«povero Kraus» di Se questo è un uomo (cioè Pál Krausz, o meglio Krausz Pál, secondo l’uso ungherese) era
riuscito a sopravvivere al Lager. Nel 1950 si era trasferito in Israele; e nel corso degli anni Sessanta Levi,
saputa la notizia, cercò (senza successo) di rintracciarlo e di mettersi in contatto con lui. Così come è curioso
venire a conoscenza del fatto che il rabbino Mendi (al secolo Emil Davidovi?), ricordato con grande
ammirazione in Se questo è un uomo e felicemente ritrovato da Levi dopo la pubblicazione di Ist das ein
Mensch?, sarà oggetto dopo la morte (1986) dell’accusa di essersi impadronito nel dopoguerra di molti libri
antichi sequestrati dai nazisti a ebrei tedeschi e boemi, senza curarsi di restituirli alle famiglie di provenienza,
spesso identificabili (i lati oscuri, appunto).     

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/primo-levi-nella-zona-grigia
https://test.doppiozero.com/mario-barenghi
https://www.doppiozero.com/sergio-luzzatto-partigia
https://www.donzelli.it/libro/9788855226080


Luzzatto ha compiuto una ricerca quanto mai minuziosa; non c’è dubbio che il suo lavoro offra un contributo
significativo alla ricerca storica. Ma quali implicazioni ha questo libro sull’interpretazione dell’opera di
Primo Levi? Qui il discorso si fa inevitabilmente più complicato. La tesi che Luzzatto sostiene, alla luce delle
notizie che è riuscito a raccogliere, è che Levi si è concesso svariate libertà nel racconto delle sue memorie
del Lager non a partire dalla metà degli anni Settanta, com’egli era uso affermare, ma fin dall’inizio, cioè
anche nella fase in cui, a suo dire, non inventava assolutamente nulla. Già Se questo è un uomo, insomma,
risulta essere un compromesso fra saggio e racconto, fra memoir e fiction.

A scanso di equivoci, va ribadito che Luzzatto nutre grande stima per Primo Levi, soprattutto perché, nei
panni di testimone, ha avuto il coraggio di evitare posizioni manichee: il concetto di «zona grigia» è e rimane
un contributo fondamentale alla conoscenza del fenomeno storico del Lager, e non solo. Tuttavia Primo Levi
e i suoi compagni, indipendentemente dalle intenzioni dell’autore, può oggettivamente fomentare un effetto
di discredito. Se così stanno le cose, allora forse Levi non è poi il testimone attendibile che pensavamo fosse.
O no? A mio avviso, occorre innanzi tutto evitare risposte precipitate. Luzzatto è uno storico rigoroso, va a
caccia di dati e a quelli si attiene; sarebbe fargli torto trascurare o minimizzare i dettagli. Credo perciò sia
necessario distinguere tra le varie fattispecie di scostamenti dalla realtà documentabile che possono emergere
delle pagine di Levi.

In primo luogo ci sono discrepanze che possono rientrare senza troppi problemi nella categoria dell’errore in
buona fede. Io non ho mai ritenuto che si potessero prendere alla lettera le proteste di Levi circa la precisione
della sua memoria riguardo al Lager. Che, date le circostanze, avesse una memoria eccezionale, non c’è
dubbio; ma l’implicita pietra di paragone non dovrebbe consistere nell’esattezza assoluta di un archivio
digitale, quanto in una umanamente più verosimile tempesta di ricordi confusi nella mente del reduce: molti
sopravvissuti da esperienze estreme ne sono usciti con un vorticoso caos di spezzoni memoriali, relitti di
traumi immersi in un turbine di immagini e impressioni non padroneggiabile. Levi invece conserva ricordi
chiari, coerenti, solidi. Qualcuno particolarmente accurato, qualche altro più approssimativo; ma è stato lui
stesso a sottolineare che la nostra memoria è al servizio del futuro, non del passato. Nulla di che
scandalizzarsi, quindi, se Levi sbaglia – come del resto già noto – l’età di Henri, cioè di Paul Steinberg, che
nel 1944 aveva 18 anni e non 22, come si legge in Se questo è un uomo; e lo stesso vale per il fatto che Henri
nel Lager si fosse indurito dopo aver perso non un fratello ma un amico, un coetaneo conosciuto a Drancy di
nome Philippe Hagenauer.

Qualcosa del genere mi sentirei di dire a proposito del numero di matricola di Elias. Levi gli attribuisce il
141565; era invece 128121. Luzzatto commenta, giustamente, che il dettaglio mira a rafforzare l’effetto di
verità del racconto, ma io non darei per scontato che Levi abbia scelto un numero «a casaccio»; è anche
possibile che gli sia rimasto in mente un numero sbagliato, fra i tanti – ma quelli dei compagni più vicini, non
tantissimi – che aveva sentito ripetere ossessivamente, ogni giorno, anche più volte al giorno (e non
dimentichiamo che nell’economia del racconto gli avrebbe fatto gioco indicare un numero inferiore). Più
spinosa è la questione che riguarda Somogyi. L’ultimo capitolo di Se questo è un uomo, Storia di dieci giorni
, ne racconta l’agonia e la morte; ora, in una lettera (inedita) datata Dortmund, 12 febbraio 1965, il rabbino
Davidovi? informa Levi di aver saputo da suoi conoscenti slovacchi residenti nella stessa città dove Somogyi
lavorava prima della guerra che Somogyi era ritornato salvo da Auschwitz. Qui, evidentemente, qualcuno
sbaglia. Ma non è detto che a sbagliarsi sia Levi; e se anche così fosse, l’ipotesi più probabile è che abbia
sbagliato nome. Non credo invece, anche in assenza di conferme esterne, che Levi si possa essere inventato
l’intero episodio: il cui senso comunque non sta nell’esattezza anagrafica di una denominazione, ma nella
rappresentazione della fatica di morire, dell’estenuata agonia, della compulsiva ripetizione (in «un ultimo
interminabile sogno di remissione e di schiavitù») della parola Jawohl, che finisce per suscitare negli altri
un’accorata esasperazione.





Ci sono invece casi in cui è difficile negare che il testo di Se questo è un uomo abbia alterato
intenzionalmente la realtà. Il più chiaro è la scena dell’impiccagione. Nel capitolo L’ultimo si parla di un
singolo prigioniero giustiziato; a quanto risulta, nel dicembre 1944 a Monowitz gli impiccati, accusati di
collusione con gli insorti di Birkenau, furono tre. Lo racconta Elie Wiesel in La nuit, e lo conferma lo stesso
Levi in una lettera al direttore della «Stampa» firmata insieme a Giuliana Tedeschi e Leonardo De Benedetti,
apparsa il 19 ottobre 1965 con il titolo Furono i deportati di Birkenau a distruggere i forni crematori.
«L’intero episodio della morte solitaria è il frutto di una trasfigurazione letteraria», scrive Luzzatto, «cioè di
una deformazione dell’accaduto da parte di Primo Levi, allo scopo di rendere la sua testimonianza più
immediatamente suggestiva».

Sì, senza dubbio. Però non sono sicuro che suggestiva sia l’attributo più adatto, specie se usato da solo.
Suscitare emozione non è l’obiettivo principale di Levi. Il racconto «deforma» i fatti – in questo caso
concentrandosi su una figura sola, anziché informarci che nell’Appellplatz c’erano altre due forche – al fine
di rendere la scena memorabile. E la memorabilità viene perseguita istituendo un confronto diretto tra sé
stesso, il deportato 174517, e un altro uomo, anzi, con un uomo che è riuscito a rimanere tale, a differenza del
protagonista: per parte sua costretto, proprio quando assaporava il compiacimento di aver trovato il modo di
sopravvivere nel Lager, a rendersi conto di quale sia il prezzo che sta pagando. Deformazione? Io direi,
piuttosto: trucco. Trucco, nel senso teatrale o televisivo della parola: un accorgimento estetico che consente
di ridurre la distanza dal palcoscenico alla platea, o di compensare gli effetti dei riflettori. Non mi riferisco
agli interventi pesanti, che modificano la fisionomia dell’attore in scena o del personaggio inquadrato (e che
del resto sono ben riconoscibili), ma a quei ritocchi funzionali che neutralizzano gli elementi disturbanti di
spazio e di luce, permettendo così di vedere – o di vedere meglio.

Non sto dicendo, sia chiaro, che Luzzatto abbia torto: tutt’altro. Lo storico fa il suo lavoro. Ma a costruire la
stessa memoria storica non è l’aderenza massima ai fatti (i quali, di per sé, sono opachi e transeunti), bensì
l’attribuzione a quei fatti di un rilievo e di un significato speciali: un’imputazione di senso che ne mette in
risalto il profilo, ne staglia i contorni, li identifica, rendendoli suscettibili di ricordo. Sarebbe stato possibile, a
proposito della scena dell’impiccagione, ottenere lo stesso risultato in altri modi? Naturalmente sì, le
strategie narrative non sono mai obbligate. Levi ha seguito una strada, ma altre erano in teoria possibili. Ha
tradito i fatti? Ha taciuto qualcosa di essenziale? Il nucleo dell’episodio di Se questo è un uomo non riguarda
la storia della rivolta a Birkenau o a Monowitz, bensì la vergogna di chi per adattarsi al Lager ha abdicato ad
alcune prerogative che siamo soliti attribuire a un uomo davvero degno di questo nome. La domanda che
Paul Steinberg, alias Henri, pone nelle sue tarde ma sincere Chroniques d’ailleurs (1996), replicando a Primo
Levi che l’aveva ritratto in termini non lusinghieri: «Est-on tellement coupable de survivre?» Si è così
colpevoli di sopravvivere? No, lascia intendere Steinberg-Henri. Sì, è la risposta – dolorosa, drammatica –
che qui dà Primo Levi.                          

Qui, non altrove. Come ben si sa, non si tratta di una risposta univoca e definitiva. Se noi consideriamo Levi
non solo un grande scrittore, ma anche un testimone attendibile, è perché, rievocando ed esplorando il senso
di un’esperienza estrema, non semplifica e non risolve, pone domande, si contraddice. A un certo punto della
sua trattazione, nel capitolo dedicato all’uso dei pronomi personali – «Voi», «noi», «io» – Luzzatto accosta
due brani di Se questo è un uomo, uno dal capitolo I sommersi e i salvati e uno da Esame di chimica. Nel
primo, Levi parla dei «musulmani» con distacco; nel secondo, parla di sé stesso come di un musulmano.
«Quale delle due figurazioni va ritenuta più corrispondente alla realtà storica di Primo Levi nel campo di
sterminio?» si chiede Luzzatto: «A quale Levi dobbiamo credere?» Ma a entrambi, ovviamente! La
percezione di sé – e anche la percezione degli altri – non rientra tra i fenomeni per i quali si possa invocare o
ipotizzare una «realtà storica». Durante quei terribili mesi a Monowitz il deportato 174517 si è sentito, volta
a volta, smarrito o resiliente; capace di reagire, o sull’orlo del baratro; uomo, ancora, oppure no; ha percepito
forme residuali o disperate di solidarietà e ha patito una feroce solitudine; si è visto perduto, più spesso di
quanto si sia sognato salvo. Di qui, anche, l’alternanza – non priva di drammaticità – fra il singolare e il
plurale della prima persona, e la gamma di riferimenti impliciti nei vari «noi». E di tutto questo il superstite
cerca di rendere edotti i lettori, tenendo a bada spettri torvi e assillanti che non cesseranno mai di turbarlo
(come attesta la poesia omonima, Il superstite, datata 4 maggio 1984).



Detto in altre parole, le oscillazioni che offuscano la possibilità di pervenire a una rappresentazione
ultimativa dell’accaduto testimoniano, su un altro piano, lo sforzo del reduce di non essere sopraffatto dalle
emozioni, di non essere travolto dall’onda di ricordi troppo brucianti. Questo vale anche per i ritratti umani.
Una critica che Luzzatto rivolge a Levi, e che circola per l’intero libro, riguarda appunto i suoi compagni di
prigionia. Le immagini che escono dalle pagine di Levi, sostiene Luzzatto, sono talvolta idealizzate; più
spesso, sono fortemente peggiorative. Ad esempio, come si concilia l’Elias di Se questo è un uomo, «che in
Lager prospera e trionfa», e che può sembrare perfino «felice» (sia pur con la clausola «per quanto ci è
possibile giudicarlo da fuori»), con la testimonianza di Paul Lindson, il figlio americano di Elias, secondo cui
il padre si svegliava la notte di soprassalto urlando a squarciagola i propri incubi? Non si concilia, ecco tutto.
La contraddizione non è nel discorso, è nelle cose. A tacere del fatto che, come lo stesso Levi dichiara nella
conversazione del 5 maggio 1986 curata da Luciana Costantini e Orietta Togni (Il gusto dei contemporanei.
Quaderno numero sette, Pesaro, 1990), «La spaccatura fra persona e personaggio è insita nell’operazione
dello scrivere». E questo è vero sia per le memorie del reduce, sia per il resoconto dello storico.

Certo, un po’ sconcertante è il caso di Josef Lessing, Kapò olandese del Kommando chimico. Nella sua
deposizione al processo Eichmann, Levi dice che nel suo ruolo «si dimostrò non soltanto duro, ma
malvagio»: affermazione non confermata dai racconti nei quali compare, ad esempio nel tardo Un «giallo»
nel Lager, 1986, dove è definito «non particolarmente violento». Luzzatto ricostruisce la vicenda di Joop
Lessing, orchestrale (non suonava la tromba, come scrive Levi, ma il violoncello) insistendo sui suoi lutti
familiari: ad Auschwitz aveva perso la sorella e la moglie, era ignaro della sorte del figlio, il cognato morirà
nella marcia della morte. Tutto interessante, e anche utile; purché non se ne deduca che Levi non è stato
equanime nel giudicare i suoi compagni di prigionia perché poco sensibile alla condizione di chi, in Lager,
oltre alle sofferenze e alle privazioni che pativa direttamente, doveva sopportare anche il dolore della perdita
dei propri cari. Anche senza chiamare in causa la figura di Vanda Maestro (la «donna che gli stava nel
cuore»), è lo stesso Levi, in più di un caso, a sottolineare l’effetto della morte dei familiari sul morale e
sull’atteggiamento dei prigionieri del Lager.

D’altro canto, Luzzatto ha ragione nel mettere in luce la varietà di posizioni che Levi assume riguardo alla
possibilità di giudicare. Alla solenne affermazione che si trova nei I sommersi e i salvati a proposito degli
esponenti della zona grigia («La condizione di offeso non esclude la colpa, e spesso questa è obiettivamente
grave, ma non conosco tribunale umano a cui delegarne la misura») fanno riscontro i non pochi casi in cui il
narratore assume il ruolo di «io giudicante». Ma credo che bisognerebbe calare ogni affermazione nel preciso
contesto narrativo in cui la si incontra, distinguendo caso per caso il tipo di giudizio a cui si allude: altro è la
reazione contingente del soggetto, la valutazione etica di chi è coinvolto in un evento, altro l’ipotetico
esercizio di una funzione giurisdizionale, cioè la sentenza che si potrebbe pronunciare al termine di un
processo.

Fra i caratteri più singolari ricordati da Levi c’è il polacco Leon Rappoport, protagonista di Capaneo, un
racconto di Lilìt. L’episodio si svolge in un rifugio, durante un bombardamento. Animato da una vitalità
prorompente, «ferina» («viveva in Lager come una tigre nella giungla»), Rappoport proclama di essersi
goduto ogni giorno della sua vita e, a dispetto della prigionia, sente il proprio bilancio ancora in attivo. «Se
nell’altro mondo incontrerò Hitler, gli sputerò in faccia», grida, «perché non mi ha avuto!» (di qui il titolo
dantesco del racconto). Ora, Levi è infastidito dal fatto che Rappoport, a dispetto delle drammatiche
circostanze in cui si trovano, indugi a rievocare i meriti di una prostituta della città italiana dove ha studiato.
Moralismo, sessuofobia, come dice Luzzatto? Può essere; ma il giudizio dello storico non sembra meno
soggettivo di quello del memorialista. Un altro aspetto, invece, mi pare vada sottolineato. Il vero nome di
Rappoport era Arie Leib Treijstman; aveva studiato non a Pisa, ma a Bologna; e, come Levi aveva supposto,
non era riuscito a sopravvivere al Lager. In effetti, dagli archivi risulta morto in un sotto-campo di
Buchenwald, Mittelbau-Dora, nella primavera del 1945. Ma Luzzatto ci informa anche di un evento
successivo. Vent’anni dopo, nel 1966, il fratello Shmuel, residente a Haifa, si rivolge all’Università di
Bologna, sperando che fra le carte dell’università ci sia qualche documento che gli ricordi Leib, di cui nulla,
ma proprio nulla, è rimasto. Ora, nel sobrio ma non trascurabile corredo di immagini del volume di Luzzatto
compare anche il libretto universitario con i dati anagrafici di Arie Leib Treijstman, trasferito all’Alma Mater



dall’Università di Roma, iscritto a Medicina e chirurgia il 20 settembre 1934; manca la fototessera, che un
anonimo quanto premuroso funzionario dell’ateneo ha strappato e mandato in Israele al fratello superstite. Un
effetto di verità straordinario, superiore a quello di qualunque volto reale ritratto in bianco e nero novant’anni
fa.    

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

