
 

Roma fra le pagine della Storia 
Francesca Rubini
7 Novembre 2024

Simone Weil ha scritto che «tutta l’Iliade sta sotto l’ombra della sventura più grande che ci sia tra gli uomini:
la distruzione di una città». Lo stesso potrebbe dirsi della Storia di Elsa Morante, estesa sinfonia narrativa
trattenuta dentro il perimetro della Roma devastata dalla guerra, fra il 1941 e il 1947. Il racconto della rovina
di una città contribuisce, insieme alla corrispondenza fra capitoli e anni esplicitata dall’indice, ad allontanare
come insufficiente i modelli del romanzo storico e della memorialistica familiare, imponendo la centralità di
altri paradigmi enunciativi che vanno dalle trattazioni annalistiche, anticamente associate alla cronaca degli
eventi cittadini, al racconto epico vero e proprio. In questo senso la presenza continua e altamente connotata
del paesaggio urbano novecentesco pone le condizioni essenziali per la costruzione di un impianto
compositivo epico: trasformando la somma dei destini individuali in un insieme inscindibile di scontri,
condivisioni e convivenze, è la consistenza stessa della città a rendere possibile il regime corale del racconto
e uno sviluppo della materia narrativa fatta di deviazioni-digressioni, episodi autoconclusivi, apparizioni e
congedi di molteplici personaggi. Attraverso  un effetto di amplificazione, la scrittura arriva così ad
esprimere una comune essenza delle genti umane, in cui risultano indistinte le sofferenze degli oppressi e
degli oppressori, dei protagonisti e delle comparse anonime, arrivando davvero a raccontare, superando il
dato storico, il senso spietato e tragico della lotta per la sopravvivenza di una civiltà.

Allo stesso tempo, nel valore unico dell’opera e della scrittura di Morante, la rappresentazione di Roma
contribuisce a definire le peculiarità di uno stile teso fra trasfigurazione mitico/fantastica e fedeltà alla
rappresentazione del vero. Se da una parte le descrizioni puntuali e i continui richiami topografici
restituiscono un’accurata documentazione sulle fonti del tempo e un rigoroso sforzo di verosimiglianza, non
si può ignorare la carica visionaria con cui sono filtrati e trasfigurati gli spazi urbani, sfondo degli incubi,
delle pulsioni e degli slanci vitali degli abitanti. Le figure protagoniste (prime fra tutte la coppia madre-figlio)
sono quindi obbligate a proiettare gli assoluti antropologici dei propri demoni, traumi e sogni sulla
materialità di strade, edifici e quartieri definiti da  precise coordinate spaziali e temporali: la Roma cieca dei
coprifuochi e dell’oscuramento, assillata dagli allarmi aerei, ridotta in macerie dai bombardamenti,
circondata da prati e fossi in putrefazione, cosparsa di manifesti che annunciano persecuzioni, trasformata in
una trappola dalle retate, i confinamenti, le stragi.

In questa prospettiva, e nell’eterno conflitto fra Storia e natura che il romanzo mette in scena, mentre la pietà
creaturale di Ida e Useppe esprime una condizione ancestrale e immutabile, Roma rappresenta senz’altro la
Storia. Del resto, se la dimensione morale dell’individuo può acquistare senso solo nel contesto della vita di
relazione, la città, qualunque città, costituisce implicitamente il modello di tutti i modelli etici e quindi
l’emblema della presenza dell’uomo nella Storia. Per questo coloro che sono al di sotto o al di fuori di ogni
concordato morale (gli ultimi, gli inconsapevoli, «le cavie che non sanno il perché della loro morte») non
posso sopravvivere alla città, e nella città periscono. E per questo, lungo tutto il romanzo, il rapporto fra
individuo e città riflette in maniera esemplare il rapporto fra individuo e Storia: la forma e il funzionamento
della capitale esprime una concezione gerarchica degli spazi che sostiene l’esercizio coercitivo del potere,
limitando l’iniziativa e l’autodeterminazione degli abitanti fino a contestarne lo stesso diritto alla libertà e
alla vita. Così come alle moltitudini degli analfabeti non è dato comprendere le forze della grande Storia
(richiamate all’inizio di ogni capitolo nei regesti degli eventi di impatto mondiale), ugualmente questi sono
esclusi da un rapporto autentico e consapevole con la città, che nella loro esperienza risulta estremamente

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/roma-fra-le-pagine-della-storia
https://test.doppiozero.com/francesca-rubini


limitata sul piano temporale, spaziale e simbolico. I personaggi del romanzo non frequentano la Roma
monumentale del centro e dei quartieri signorili, ignorano i codici tanto della profondità archeologica quanto
dell’attualità politica (la città mascherata dalle celebrazioni fasciste). Una condizione che viene incarnata
nella prima pagina del romanzo dal giovanissimo soldato tedesco prossimo ad assalire Ida, dando così inizio
all’intera vicenda:

Su Roma sapeva soltanto quello poche notizie che s’imparano alla scuola preparatoria. Per cui gli fu facile
supporre che i casamenti vecchi e malridotti del quartiere San Lorenzo rappresentassero senz’altro le antiche
architetture monumentali della Città Eterna! e all’intravvedere, oltre la muraglia che chiude l’enorme
cimitero del Verano, le brutte fabbriche tombali dell’interno, si figurò che fossero magari i sepolcri storici dei
cesari e dei papi. Non per questo, tuttavia, si fermò a contemplarli. A quest’ora, per lui Campidogli e
Colossei erano mucchi d’immondezza. La Storia era una maledizione. E anche la geografia.

L’incapacità di decifrare la dimensione urbana non è caratteristica dello straniero ma appartiene all’individuo
escluso dalla Storia e, quindi, dagli elementi della città che ne conservano la memoria e ne perpetuano gli
abusi. In questo tessuto urbano coercitivo gli esseri indesiderati sono confinati nelle borgate (San Lorenzo,
Pietralata), nei quartieri popolari (Testaccio) e nei quartieri-prigione (il Ghetto), uscendone solo in condizioni
eccezionali (le gite di Useppe sulle spalle o sulla moto del fratello), clandestine (i traffici di Nino e dei Mille)
o tragiche (le visite di Ida all’ospedale di San Giovanni e alla clinica del quartiere Nomentano che segnano o
annunciano la morte dei suoi figli). Ad esempio, è esplicita la descrizione della borgata di Pietralata come
luogo di confinamento ai margini della città, lontano dallo sguardo dei protagonisti della Storia:

Pietralata era una zona sterile di campagna all’estrema periferia di Roma, dove il regime fascista aveva
istituito qualche anno prima una sorta di villaggio di esclusi, ossia di famiglie povere cacciate via d’autorità
dalle loro vecchie residenze nel centro cittadino. Lo stesso regime aveva provveduto frettolosamente a
fabbricare per loro, con materiali autarchici, questo nuovo quartiere, composto di alloggi rudimentali fatti in
serie, i quali adesso, benché recenti, apparivano già decrepiti e imputriditi.

In questo sistema di segregazioni implicite e concentriche la violenza e la paura dilagano nei mesi
dell’occupazione, fiaccando ogni forma di resistenza a favore della paura, della fame e della disperazione:

Si sapeva che, nel sottosuolo della città, agivano piccole squadre ostinate di guerriglieri; ma sull’apatia della
folla l’unico effetto delle loro imprese era l’incubo delle rappresaglie che ne seguivano da parte degli
occupanti, rapiti nelle convulsioni della propria paura. La popolazione era ammutolita. Le notizie quotidiane
delle retate, delle sevizie e dei macelli circolavano per i rioni come echi rantolanti senza risposta possibile.

[…] Le architetture della metropoli «di cui non resterà pietra su pietra» sembravano un panorama di
fantasmi. E sui muri, frattanto, di giorno in giorno, si moltiplicavano i rosei manifesti dei padroni della città,
con nuovi ordini, tabù e divieti persecutorii, minuziosi fino all’ingenuità nel loro delirio burocratico. Ma alla
fine, dentro la città isolata, saccheggiata e stretta d’assedio, la vera padrona era la fame.





Il valore sempre trasformativo della città (che in quanto manifestazione della Storia è costretta a cambiare
continuamente, pena la sua scomparsa) in corrispondenza della guerra segna un’involuzione deformante e
infernale. Dietro l’apparente efficienza delle forze occupanti e della loro burocrazia della violenza, Roma
perde ogni pretesa di ordine e di funzionalità, la topografia risulta sconvolta, gli spazi impraticabili e ridotti al
loro inconcepibile contrario: i quartieri residenziali sono sistematicamente svuotati dei loro abitanti, le scuole
adibite a centri di comando militare, i giardini pubblici forniscono pascolo alle bestie scampate dalla
campagna devastata, i ponti non servono più a mettere in collegamento ma a dividere e isolare, negli scali
merce delle stazioni partono carri bestiame carichi di esseri umani. Di fronte a questa improvvisa mancanza
di coerenza fra i luoghi e il loro significato, i protagonisti del romanzo oppongono spontaneamente la
radicalità di una coerenza superiore che continua ad accordare l’indicibile e l’incompressibile con un sapere
metastorico a cui solo loro sembrano poter attingere («…hai nascosto queste cose ai dotti e ai savi / e le hai
rivelate ai piccoli… / … perché così a te piacque» recita in esergo il vangelo di Luca). Ecco spiegato il
legame segreto di Ida con il Ghetto che la spinge ad esplorarlo ripetutamente prima e dopo il rastrellamento:

Si sentiva attirata là da un richiamo di dolcezza, quasi come l’odore di una stalla per un vitello, o quello di un
suk per un’araba; e insieme da un impulso di necessità ossessiva, come di un pianeta gravitante intorno a una
stella.

Riconosceva il richiamo che la tentava laggiù e che stavolta le perveniva come una nenia bassa e sonnolenta,
però tale da inghiottire tutti i suoni esterni. I suoi ritmi irresistibili somigliavano a quelli con cui le madri
ninnano le creature, o le tribù si chiamano a raccolta per la notte. Nessuno li ha insegnati, stanno già scritti
nel seme di tutti i vivi soggetti a morire.

Alla memoria monumentale, gerarchica e precaria della città, la donna oppone la «dolcezza struggente» di
una «memoria continua che non le tornava dai tempi, ma da un altro canale» e che le consente l’atroce
riconoscimento presso la Stazione Tiburtina, quando assiste alla preparazione del treno che porterà gli ebrei
romani nei lager:

L’invisibile vocio si andava avvicinando e cresceva, anche se, in qualche modo, suonava inaccessibile quasi
venisse da un luogo isolato e contaminato. Richiamava insieme certi clamori degli asili, dei lazzaretti e dei
reclusorii: però tutti rimescolati alla rinfusa, come frantumi buttati dentro la stessa macchina. In fondo alla
rampa, su un binario morto rettilineo, stazionava un treno che pareva, a Ida, di lunghezza sterminata. Il vocio
veniva di là dentro. […] E Ida riconosceva questo coro confuso. Non meno che le strida quasi indecenti della
signora, e che gli accenti sentenziosi del vecchio Di Segni, tutto questo misero vocio dei carri la adescava con
una dolcezza struggente, per una memoria continua che non le tornava dai tempi, ma da un altro canale: di là
stesso dove la ninnavano le canzoncine calabresi di suo padre, o la poesia anonima della notte avanti, o i
bacetti che le bisbigliavano carina carina. Era un punto di riposo che la tirava in basso, nella tana promiscua
di un’unica famiglia sterminata.

Questi accenti «sterminati» risultano ulteriormente esasperati nella figura di Useppe, depositario di un
perpetuo dialogo con tutte le componenti dell’universo e ignaro dei confini che separano le specie, gli
elementi e le unità del tempo. Al bambino, nato e vissuto per buona parte della sua breve esistenza in un
regime di segregazione, le fughe cittadine offrono l’occasione per una trasfigurazione immaginifica e
splendida dei quartieri romani che riflette, in un individuo privo di qualsiasi coscienza storica, un’ostinata
volontà di essere se stesso dentro e insieme a tutte le cose del mondo:

Quel mondo e quella popolazione, poveri, affannosi e deformati dalla smorfia della guerra, si spiegavano agli
occhi di Giuseppe come una multipla e unica fantasmagoria, di cui nemmeno una descrizione dell’Alhambra
di Granata, o degli orti di Shiraz, né forse perfino del Paradiso Terrestre potrebbe rendere una somiglianza.
[…] I casamenti popolari, intorno allo spiazzo, nella luce aperta del mattino, essi pure sembravano accendere
le loro tinte per uno splendore interno, che li inargentava e li indorava come castelli altissimi. I rari vasi di
geranio e di basilico alle finestre erano minuscole costellazioni, che illuminavano l’aria; e la gente vestita di
colori era mossa intorno, per lo spiazzo, dallo stesso vento ritmico e grandioso che muove i cerchi celesti,



con le loro nubi, i loro soli e le loro lune.

Significativamente, la prima gita fuori casa in compagnia del fratello corrisponde al battesimo del bambino:
abituato a misurare la sua connessione con il creato attraverso il potere dei nomi, è in occasione della sua
passeggiata inaugurale dentro la città che si autoproclama “Useppe”, storpiatura che diventa affermazione
assoluta della propria presenza eccezionale sulla Terra.

Ancora su iniziativa di Nino e della sua prodigiosa motocicletta, il giovane protagonista offre al lettore
l’unico squarcio solare sul centro storico, trasfigurato in una carambola di immagini che restituisce vita e
colore ai fossili di un passato inaccessibile:

La partenza fu strepitosa; e il viaggio, un vero raid fantascientifico per Useppe! Fecero tutto il Centro
Storico, da Piazza Venezia a Piazza del Popolo, e poi a Via Veneto, Villa Borghese, e poi di nuovo indietro
Piazza Navona, e il Gianicolo, e San Pietro! […] Useppe non aveva mai conosciuto quei quartieri, che in un
ciclone risplendente correvano addosso alla motocicletta di Nino, come a una sonda spaziale lanciata
attraverso i pianeti. A voltare gli occhi in alto, si vedevano statue volare con le ali distese fra le cupole e le
terrazze, e trascinare i ponti in corsa con le tuniche bianche al vento. E alberi e bandiere giostrare. E
personaggi mai visti, sempre di marmo bianco, in forma d’uomo e di donna e d’animale, portare i palazzi,
giocare con l’acqua, suonare trombe d’acqua, correre e cavalcare dentro alle fontane e appresso alle colonne.
Useppe, proprio ubbriacato dal piacere dell’avventura, accompagnava il tuono del motore con uno
scoppiettio continuo di risate.

Infine, è solo in una dimensione alternativa alla città e alla sua Storia che il sentire totalizzante di Useppe può
fissare la sua dimora precaria. Per un attimo, nella tenda d’alberi presso San Paolo, lungo la sponda del
Tevere, lo sguardo del bambino è libero di esprimere tutto il suo potere epifanico:

Qui la città era finita. Di là, sull’altra riva, si scorgevano ancora fra il verde poche baracche e casupole, che
via via si diradavano; ma da questa parte, non c’erano che prati e canneti, senza nessuna costruzione umana.

[…] Era proprio il silenzio, e non altro, che faceva tremare lo spazio, serpeggiando a radice più in fondo del
centro infocato della terra, e montando in una tempesta enorme oltre il sereno. Il sereno restava sereno, anzi
più abbagliante, e la tempesta era una moltitudine cantante una sola nota (o forse un solo accordo di tre note)
uguale a un urlo! Però dentro ci si distinguevano chi sa come, una per una, tutte le voci e le frasi e i discorsi,
a migliaia, e a migliaia di migliaia: e le canzonette, e i belati, e il mare, e le sirene d’allarme, e gli spari, e le
tossi, e i motori, e i convogli per Auschwitz, e i grilli, e le bombe dirompenti, e il grugnito minimo
dell’animaluccio senza coda...

Qui come altrove, il chiarimento delle proprietà percettive di Useppe (ma anche, come si è visto, nella madre
Ida), si traducono nella capacità si superare il dato visivo ed entrare in una dimensione ulteriore dell’ascolto,
per cui il riconoscimento delle proprietà più remote della natura umana avviene attraverso l’emersione di
suoni che si sostituiscono sia ai rumori che alle sembianze della città.

Parallelamente è attraverso l’impasto sonoro che Roma manifesta lentamente la ripresa della vita in tempo di
pace, annunciata dalla presenza ricorrente delle radio che dalle finestre aperte accompagnano tutto l’ultimo
capitolo («…..1947») con le loro canzonette, i risultati delle partite di calcio o delle estrazioni del lotto. Nel
nuovo frastuono si ripopolano i condomini e le osterie, riaprono le scuole, nelle distese incolte si accampano
le giostre del Luna Park, eppure si tratta delle pagine più difficili e buie del libro, cornice della tragedia finale
che si compie al cospetto di una città tanto più funebre nella sua lenta ripresa, tanto più indifferente verso chi
sta per soccombere al destino di tutte le creature.

Accorrendo verso Useppe colpito da un attacco di epilessia, Ida attraversa una Roma senza più connotati
(«così protesa alla sua direzione impulsiva che il movimento cittadino le fischiava intorno invisibile»),
mentre l’ultimo ritorno a casa di madre e figlio chiude fra due anonime corse del tram tutto quello che rimane
della loro presenza:



A San Paolo, Ida e Useppe, con qualche aiuto estraneo, furono caricati sul tram, mentre Bella, in grande
impegno, correva a piedi dietro il veicolo. Seduta fra la folla nel crepuscolo, Ida ebbe l’impressione che il
corpo di Useppe, dormiente sulle sue ginocchia, si fosse fatto ancora più piccolo e minuto. E d’un tratto le si
ripresentò alla mente il primo viaggio che aveva fatto con lui sul tram, portandoselo a casa appena nato dal
quartiere di San Giovanni, dimora della levatrice Ezechiele.

In séguito, anche il quartiere di San Giovanni, come il quartiere di San Lorenzo e i Quartieri Alti intorno a
Via Veneto, le era divenuto un luogo di paura. L’universo s’era andato sempre più restringendo, intorno a
Iduzza Ramundo, dai giorni che suo padre le cantava Celeste Aida.

Passati attraverso la città dei morti e dei vivi senza lasciare traccia, Ida e Useppe portano con sé quell’energia
sorda e disperata che tiene insieme tutte le sostanze e le idee del mondo, e che racconta oltre ogni crollo,
catastrofe e strage quanto nell’essere umano e nelle sue città resta immutabile.

Leggi anche:
Graziella Bernabò | Elsa Morante: come leggere “La Storia”
Massimo Schilirò | "La Storia": Morante narratrice senza anagrafe
Elena Porciani | La voce della Storia di Elsa Morante
Umberto Gentiloni | La storia ne "La Storia" di Elsa Morante
Monica Zanardo | Elsa Morante: personaggi in coro

In occasione dei 50 anni dalla prima pubblicazione del romanzo La Storia di Elsa Morante nel 1974,
Biblioteche di Roma e doppiozero propongono dal 24 settembre al 17 dicembre 2024 una nuova rassegna 
Alfabeto Morante, Lezioni in biblioteca dedicata a una delle autrici più significative del Novecento.

Venerdì 8 novembre ore 11.00 Biblioteca Enzo Tortora
Roma protagonista nel romanzo “La Storia” di Elsa Morante con Francesca Rubini

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/elsa-morante-come-leggere-la-storia
https://www.doppiozero.com/la-storia-morante-narratrice-senza-anagrafe
https://www.doppiozero.com/la-voce-della-storia-di-elsa-morante
https://www.doppiozero.com/la-storia-ne-la-storia-di-elsa-morante
https://www.doppiozero.com/elsa-morante-personaggi-in-coro
https://www.comune.roma.it/web/it/notizia/alfabeto-morante-lezioni-in-biblioteca.page
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



