DOPPIOZERO

Come parlano i filosofi

Antonio Lucci
19 Novembre 2024

In molti dei suoi tratti piu rilevanti la storia dellafilosofia coincide con lastoriadi alcune domande.

«Perché |’ essere e non il nulla?»; «Che cosa posso sapere?»; «Che cos e il bene?» sono solo alcune delle
guestioni che hanno segnato il cammino del pensiero filosofico occidentale.

Fin dalle sue origini, in particolare nel suo momento aurorale greco, lafilosofia ha cercato di indirizzareil
suo cammino verso unariflessione che ha considerato il fattuale, il quotidiano, il fenomenico come qualcosa
di non necessario, di contingente, qual cosa che andrebbe penetrato, in qualche maniera “bucato”, per
raggiungere la profondita ontologica— essenziale — che manifesta, maa contempo nasconde.

Solo un ristretto numero di autori, rispetto aquelli che si sono confrontati con e domande ontologiche
classiche, ha avuto interesse e capacita di spostare il focus del domandare, mettendo |a contingenza al centro
del proprio interesse, ma senza avere per questo |’ obiettivo di superarla, o di ricondurla a un orizzonte
necessario.

Si tratta di uno spostamento minimo, maal contempo radicale: quello che porta dalle domande relative a
“perché’ e al “che cosa” — domande ontol ogiche per eccellenza— a quellasul “come”. Chiedereil “come” di
cio che accade significarinunciare, programmaticamente, a quella vis penetratoria (non scevra da una certa
implicitaviolenza), propria della domanda ontol ogica e consegnarsi ai fenomeni, a contingente, al mondo
dellavita. E ladomanda sui “modi di esistenza’ —come li chiamava Gilbert Simondon — che caratterizzail
XX secolo in acuni dei suoi momenti filosofici migliori, vale adire quelli che hanno cercato il dialogo con le
scienze, con la storia, con la letteratura, con |’ antropologia. E ladomanda, ad esempio, di Michel Foucault:
un autore che in Italia e in ambito anglofono (oltre che, naturalmente, in Francia) ha avuto una vita postuma
notevole, tutt’ oggi mantenuta in auge siada una serie di riflessioni critiche e di edizioni postume, siadauna
ripresadei suoi concetti pit importanti (su tutti: biopolitica) da personalita filosofiche rilevanti per i dibattiti
contemporanei, come ad esempio Giorgio Agamben, Roberto Esposito, Toni Negri.

Una sorte diversa, purtroppo, € quella che e toccata a un altro grande filosofo del “come’: Hans Blumenberg.
Blumenberg, malgrado la suafama e il grande successo come accademico in vita, € andato incontro a un
(immeritato) oblio precoce, se si faeccezione di un revival di interesse degli ultimi anni in Germania. Anche
in Italia Blumenberg rimane un nome rispettato quando nominato tra gli addetti ai lavori, maormai sempre
meno letto, e ancor di meno pubblicato. Questo a dispetto del fatto che molte delle sue opere principali — per
lo piu tragli anni *80 e’90 del secolo scorso — trovarono sedi editoriali prestigiose nel nostro Paese (11
Mulino, Raffaello Cortina, Marietti) e interpreti importanti (come Remo Bodei).

Eppure Blumenberg e Foucault possono essere considerati due stelle — 0 meglio, due fuochi — della stessa
gaassiafilosofica: lagalassia della contingenza, dell’ interesse per lafatticita, per la storia, per le forme di
vita

Blumenberg, infatti, halegato il suo nome a una disciplinanata— e forse morta— con lui: la metaforologia
Comeindicail nome stesso, lametaforologia— su cui il lettore italiano puo leggere il capolavoro
blumenberghiano, i Paradigmi per una metaforologia, in una delle poche edizioni recenti disponibili nel


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/come-parlano-i-filosofi
https://test.doppiozero.com/antonio-lucci

nostro Paese di un’ opera dell’ autore, edita da Raffaello Cortina nel 2009 — & una disciplina che si interessa
delle metafore che vengono usate dai filosofi per descrivere il mondo. Lalevateorica— semplice e geniale al
contempo — su cui insiste Blumenberg é che, per comprendere davvero il nucleo teorico dellafilosofia e delle
filosofie, bisogna dedicare un’ attenzione radicale al comei filosofi hanno scritto: ale metafore, agli esempi,
agli aneddoti, agli aggettivi, agli avverbi dei filosofi. Non c¢’é nulla dietro quelle forme che non siagia
contenuto in esse, nessun noumeno dietro al fenomeno della parolafilosofica scritta. |1 libro come metafora
di rappresentazione dellarealta, il riso delladonnadi Tracia come emblema del rapporto trafilosofia e vita
guotidiana, fino ad arrivare alle metafore che innervano profondamente la svolta copernicana della
modernita: il lavoro di Blumenberg, tutto dariscoprire, hatoccato molte delle trame nascoste dietro il nostro
modo di parlare, di pensare e di formulare concetti.



Hans Blumenberg.

Si deve a una pubblicazione recente di un filosofo italiano, Nicola Zambon — Persuasione ed evidenza. Sul
rapporto tra retorica e fenomenologia in Husserl, Heidegger e Blumenberg (Inschibboleth, Roma 2024) — il
merito di metterein atto il tentativo di rivivificare il portato metodologico blumenberghiano. Zambon, che si
ponein questo nellatradizione di illustri predecessori (basti pensare alla gemma filologica ancora insuperata
dell’ edizione critica dell’ opera di Friedrich Nietzsche ad operadi due italiani, Giorgio Colli e Mazzino
Montinari), oltre a curare molti degli inediti tedeschi di Blumenberg per |’ editore Suhrkamp, ci consegna un
lavoro non solo su Blumenberg, ma profondamente blumenberghiano, nel metodo e nell’ intento.



https://inschibboleth.cantookboutique.com/it/products/persuasione-ed-evidenza
https://inschibboleth.cantookboutique.com/it/products/persuasione-ed-evidenza

Nellaveste di quello che solo aunalettura superficiale halaformadi uno studio riservato unicamente al
pubblico accademico Zambon si pone, infatti, una questione inaggirabile per chiunque voglia occuparsi di
pensiero filosofico e dei suoi modi espressivi: che rapporto sussiste tral’ evidenza filosofica e la persuasione
retorica? E — insieme — che rapporto hanno filosofia e retorica con I’ antropol ogia?

Come fin dall’introduzione al suo volume Zambon rende evidente, laretorica, qui, non é solo la disciplina
connessa con |’ arte di saper parlare in pubblico, tanto diffusa nel mondo antico euromediterraneo e spesso
oggetto degli strali critici dei filosofi. Laretorica, per dirlacon Blumenberg stesso, «e tutto cio cherimane a
di quadell’evidenza». Ossia, € cio con cui abbiamo a che faretutti i giorni nel parlare quotidiano: la necessita
di comprendersi I'un |’ atro, di scendere a patti, di trovare terreni concettuali comuni, grigi, sfumati, che
permettano di vivere assieme agli animali in grado di parlare che noi tutti sslamo. Zambon mostracome—in
uno dei movimenti filosofici piu rilevanti del XX secolo, la fenomenologia— la questione del rapporto tra
filosofia (ossiatracio che, a partire dal fondatore del movimento, Edmund Husserl, deve essere

assol utamente autoevidente, assimilabile in cid a una scienza esatta) e opacita dell’ espressione linguistica sia
il luogo di una problematicita paradigmatica:

«Senzaretorical...], lafondamental e capacita dell’ essere umano di esprimersi, spiegare, comunicare,
convincere, negoziare, descrivere all’interno di contesti storico-culturali di voltain voltadivers [...] nonsi
dacultura. [...] Proprio per questo, per il fatto cioe cheil nostro linguaggio € storia e al contempo ha una
storia, le metafore possono fungere datracce o indice per unaricostruzione delle variazioni o trasformazioni
dell’immaginario simbolico di una data epoca.» (pp. 125-126).

In questo senso le analisi raffinate che Zambon dedica a percorsi di Husserl e Heidegger (malgrado la
radicale diversitadelle posizioni dei due autori) evidenziano come entrambi, se sottoposti aun’analisi
effettuata tramite la lente metaforol ogica, mostrino il fianco: né Husserl né Heidegger sono riusciti acogliere
fino in fondo la vera questione su cui si fondala domanda sui rapporti trafilosofia e retorica, tra pensiero che
aspira a unatotal e autoevidenza concettual e e linguaggio quotidiano: la questione antropologica. A questa
Blumenberg aveva dedicato tutta la fase finale della sua produzione, sfociata nel suo capolavoro, pubblicato
postumo, Descrizione dell’ umano [Beschreibung des Menschen], purtroppo non (ancora) tradotto in italiano.

Riprendendo I’ ultimo Blumenberg, Zambon ci mostra che il problema dell’ evidenza e/o dell’ opacita del
linguaggio — del come parliamo noi e di come parlano i filosofi — e legato ala casualita della nostra fatticita,
della nostra storia evolutiva di animali sapiens, gettati nella contingenza ed esposti allo sguardo degli altri. E
solo a partire da questo fatto evolutivo che é stato possibile — 0 meglio, necessario — agli umani trovare un
metodo d’ingaggio che gli permettesse di fare i conti, quotidianamente, con gli atri (in primaistanza) e poi
con se stessi (derivatamente). In questo senso la metaforologia di Blumenberg dimostra che la questione del
linguaggio non & pensabile se non a partire dalla sua interconnessione con la famosa quarta domanda
kantiana: “ Che cos e ’uomo?’. Questa domanda, pero, nell’ ottica radicalmente immanente di Blumenberg (e
Zambon) e unadomanda acui si puo rispondere solo in maniera genuinamente (ed etimol ogicamente)
fenomenologica: € solo dai e nei fenomeni che si dalarisposta, unarisposta che é storica, culturale,
evenemenziale einscindibile dai suoi modi di datita, ossia dalle narrazioni che la veicolano.

In questo senso, sia Husserl che Heldegger, mancando di un approfondimento antropol ogico, o essendo ad
metodol ogicamente avversi, hanno mancato di comprendere che quello che e possibile e solo, per citare
in conclusione ancora un saggio di Blumenberg, trai piu complessi e affascinanti, un awvicinamento
antropologico alla questione della retorica.

Di tale avvicinamento il libro di Zambon rappresenta un esempio, oltre a essere un invito allariscopertadi un
autore come Blumenberg che meriterebbe una nuova fortuna anche nel nostro Paese.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Nicola Zambon

Persuasione ed
evidenz

Sul rapporto tra retorica e
fenomenologia in Husserl, T

-I-I('—‘if].l"'fl'fﬂ’il' =5 RI'I‘II'I'I.#’-‘*'I'I]'!.I""I‘I.’]'




