
 

Di diluvio in diluvio 
Claudio Franzoni
23 Novembre 2024

Si comincia col Diluvio per eccellenza, il kataklysmós come lo definisce la Bibbia dei Settanta: nella grande
tela di Filippo Palizzi (1864) l’arca è lassù, incagliata sulle rocce, e il mondo sembra appartenere tutto alle
specie animali. Lo straordinario tour de force pittorico è interamente dedicato a questo singolare bestiario
ottocentesco, e non compare alcuna traccia umana, neppure Noè e i figli.

Filippo Palizzi, Oltre il Diluvio (1864), olio su tela, 185 x 266 cm. Napoli, Museo e Real Bosco
di Capodimonte. Courtesy MiC – Museo e Real Bosco di Capodimonte. Ph. Luciano Romano.

È così che inizia la mostra da poco aperta alla Collezione Maramotti di Reggio Emilia, Attraverso i
diluvi/Through the Floods. Opere nell’archivio della raccolta si alternano a oggetti, sculture e dipinti
provenienti da istituzioni diverse, italiane ed europee, così che al contemporaneo si accostano epoche anche
lontanissime.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/di-diluvio-in-diluvio
https://test.doppiozero.com/claudio-franzoni
https://www.collezionemaramotti.org/it/dettaglio-mostra/-/diluvi-collezione-maramotti/342260
https://www.collezionemaramotti.org/it/dettaglio-mostra/-/diluvi-collezione-maramotti/342260


La si scriva con la maiuscola, o con la lettera minuscola, poche parole possiedono la corposa pesantezza di
“diluvio”, densa com’è di temporalità molteplici e di geografie eterogenee. Ma coi diluvi – anche se può
sembrare affermazione paradossale (soprattutto in questi giorni) – non è questione di clima. Infatti, prima
ancora di entrare nel racconto che ci è familiare, quello del primo libro della Bibbia, il tema del diluvio
attraversa più di una cultura del mondo antico. Questa la ragione che spinse un filologo tedesco, Hermann
Usener, a scrivere le Storie dei diluvi (Die Sintfluthsagen, 1899) e a scoprire che nell’antichità diversi popoli
avevano narrato un grandioso evento catastrofico innestandolo nella loro tradizione religiosa e nelle rispettive
cosmogonie: la terra sommersa dalle acque diventa così una “immagine mitica” al cui interno compaiono
alcuni motivi ricorrenti (l’eroico protagonista che riesce a sopravvivere rifugiandosi sulla cima di una
montagna, oppure la nave che assume un ruolo sacrale).

Catastrofi in senso letterale, cioè rivolgimenti improvvisi, bruschi cambiamenti che impongono nuovi inizi:
in Grecia è Deucalione che con la moglie Pirra reagisce alla collera di Zeus e al successivo diluvio salendo
sull’imbarcazione che arriverà fin sul monte Parnaso (l’Etna per alcuni mitografi). Dopo la tragedia, ecco la
palingenesi. Finita la rovina, infatti, ai due eroi spetta far nascere una nuova stirpe di esseri umani: le pietre
che Deucalione si getta alle spalle divengono uomini, donne quelle scagliate da Pirra.

Andy Cross, Spoiler Alert (Extreme Weather) (2017-2024), olio su tela, 223,5 x 274 cm.
Courtesy and © Andy Cross.



 Jacopo Bassano, L’entrata degli animali nell’Arca (c. 1570). Madrid, Prado.

Ma riecco il diluvio biblico nella terza sala di Attraverso i diluvi, e di nuovo le coppie di animali nel
momento dell’entrata nell’arca. Il grande quadro di Andy Cross, per così dire, è una cover del dipinto di
Jacopo Bassano al Prado: l’enorme riserva della storia dell’arte occidentale continua a esercitare il suo
fascino sugli artisti contemporanei. Ma non è affatto detto che la parafrasi si traduca in imitazione: la
finitezza del dipinto rinascimentale viene sostituita da tratti abbozzati, virati al violaceo; intanto, un Noè
africano munito di bastone da pastore ci interpella guardandoci, mentre spinge gli animali verso un’arca-
astronave.



Federico Tosi, Ariel (Cuori in Antartide) 2018, cemento e pigmenti, 10 x 35 x 30 cm. Collezione
Maramotti, Reggio Emilia.





 Glossopetrae, da Agostino Scilla, De corporibus marinis lapidescentibus quae defossa
reperiuntur (...) addita dissertatione Fabii Columnae de glossopetris, Roma, Monaldini 1759.

È una scelta coerente con il Diluvio, o meglio col suo lascito culturale, l’inserimento della serie Ariel di
Federico Tosi; una delle sculture è sorprendentemente simile alle glossopetrae (cioè pietre simili a lingue)
descritte nel De corporibus marinis lapidescentibus (1759) di Agostino Scilla. Il fatto è che la certezza di un
Diluvio guidò per secoli le indagini degli studiosi della natura e della geologia: se si era verificato un evento
di questa portata doveva essere possibile individuarne le tracce concrete. Nel primo Settecento uno scienziato
svizzero credette addirittura di aver scoperto lo scheletro di un uomo proveniente da quell’abisso di passato,
un testimone dell’inondazione voluta da Dio. In modo più ordinario, dal medioevo in poi tutte le scoperte
casuali che portavano alla luce forme naturali inusitate e inspiegabili venivano riferite a un periodo
“antidiluviano”; una dottissima fantasia credette allora di riconoscervi creature smisurate (i Giganti), dragoni
e mostri vari poi cancellati dai diluvi. In questo modo venivano interpretati i resti fossili di animali, e ci volle
tempo perché le glossopetrae (che per Plinio il Vecchio cadevano dal cielo nelle notti di eclissi lunare)
fossero riconosciute come denti di squali fossilizzati.

Il percorso della mostra non si ferma al diluvio biblico, ma convoca altri tempi, altri spazi e finisce per
costruire una sorta di lessico figurato delle catastrofi, delle guerre, della sofferenza e della morte. Verso la
fine, quasi si trattasse di una sezione a sé, alcune opere hanno al centro la sorte dei bambini: il Bambino
malato di Medardo Rosso (c. 1889), Frau mit totem Kind di Käthe Kollwitz (1903), una stele funeraria della
prima età imperiale romana con una laconica iscrizione che ricorda “Publeia Tertia (figlia) di Marco”.

Questa è una delle parti della mostra in cui l’accostamento tra materiali artistici cronologicamente distanti è
più suggestivo. Lo scultore del secondo Ottocento, l’artista espressionista e il lapicida romano non si parlano
affatto, ma è proprio questa collisione tra divergenti concezioni della forma, questa percezione delle distanze
reciproche che indirizza la comprensione dell’una o dell’altra opera.



Joan Banach, Deep Water, 1998 olio su tavola, 213,5 x 245,5 cm. Collezione Maramotti, Reggio
Emilia. © Joan Banach Courtesy Ph. Carlo Vannini.

Il riuso di schemi del passato già osservato nel quadro di Andy Cross affiora ancora in una delle prime tappe
del doloroso viaggio sentimentale nel disastro proposto dalla Collezione Maramotti. In Deep water di Joan
Banach (1998) la protagonista affoga nel proprio sgomento prima ancora che nel gorgo scuro: esattamente al
centro della tavola, il volto della donna – nel suo rivolgersi al cielo socchiudendo leggermente la bocca –
sembra preso dalla figura di una rinascimentale Maddalena sotto la Croce; è secondario, ma fino a un certo
punto, notare che l’artista ha recuperato la pittura rinascimentale anche sotto l’aspetto tecnico (olio su
tavola). Più che a un dramma universale, assistiamo dunque a una sorta di sconvolgimento individuale e
interiore, che trova la sua risoluzione nell’elemento acqua.



Albrecht Dürer, Visione in sogno (1525). Wien, Kunsthistorisches Museum.

Viene in mente quanto accadde ad Albrecht Dürer nel 1525. L’anno prima si erano diffuse in Europa cupe
profezie su un nuovo diluvio universale, proprio mentre stava facendosi strada la predicazione di Lutero. Una
notte di giugno, il pittore sognò che una spaventosa pioggia – “grandi acque dal cielo” – si rovesciava sulla
terra; dipinse la visione in un acquerello, accompagnato da parole che descrivevano il terrore provato, ma si
chiudevano nella speranza “che il Signore risolva ogni cosa al meglio”.

Del resto, da sempre le angosce dei singoli si incrociano con le inquietudini che segnano le società in tutte le
fasi storiche, con maggiore o minor forza. Quella della fine del mondo è una paura ricorrente, anche in
culture lontane dalla nostra: nei primi anni Sessanta, a questo argomento aveva dedicato il suo ultimo saggio
– un grande cantiere incompiuto – Ernesto De Martino (La fine del mondo. Contributo all’analisi delle
apocalissi culturali, da qualche anno riproposto in una nuova edizione da Einaudi).





Jules de Balincourt, Blind Faith and Tunnel Vision (2005), olio e smalto su tavola, 198 x 147
cm. Collezione Maramotti, Reggio Emilia © Jules de Balincourt.

Crollo e ricostruzione, paura del disastro e speranza di una rigenerazione si susseguono. Incontriamo le une e
le altre – ormai alla fine della mostra – in Blind Faith and Tunnel Vision di Jules de Balincourt. Qui
l’imprecisata catastrofe è come la controfacciata dell’idea di futuro e di progresso: la devastazione ha
sfigurato la città, ma con potenza ancora maggiore una sorta di arcobaleno elettronico la sovrasta, promessa
ignota e luminosa al tempo stesso.

Il punto di vista scelto nel quadro di Balincourt (ancora un olio su tavola) è quello di chi osserva la scena
stando al centro della strada nera, mentre questa va chiudendosi secondo le regole della prospettiva
quattrocentesca. In che modo guardiamo i disastri?

A spiegarcelo è un dipinto del primo Settecento giusto nella prima sala di Attraverso i diluvi, una scena di
naufragio che appartiene a un genere – piccole e grandi navi sul mare calmo o in tempesta – molto amato già
nel secolo precedente. Le vele sono ormai lacerate nonostante alcuni marinai, arrampicati sull’alberatura,
stiano cercando di riavvolgerle; è tanto lo sforzo che il pittore ha voluto colorare di rosso (me lo fa notare
Luca Santiago Mora) i pur microscopici occhi di un marinaio seduto sul pennone.

Ma in un certo senso la scena più importante è quella sulla riva, il gruppo di persone, che reagendo in modo
diverso, assiste all’irrimediabile travaglio del veliero. Proprio come in alcuni versi di Della Natura di
Lucrezio, un passo che tutti conoscevano (e discutevano) anche nel Settecento: è dolce, scrive il poeta,
guardare da terra la grande fatica di altri, “mentre i venti sconquassano la distesa del vasto mare”; la
sofferenza degli altri non ci fa affatto gioire, ma ci consola constatare “da quali affanni si è esenti”. Alla fine,
non è questa la nostra reazione ai drammi degli altri, tanto più quando li osserviamo da una posizione sicura
o, addirittura, li ammiriamo grazie alla mediazione dell’arte?

In copertina, Scuola veneta, Scena di naufragio (prima metà del XVIII sec.), olio su tavola. Collezione
privata. Ph. Dario Lasagni.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



