DOPPIOZERO

Siamo conver sando

Ugo Morélli
30 Novembre 2024

Erail 1940 quando Jakob von Uexkiill pubblico la sua Bedeutungsiehere, ora finalmente disponibile anchein
italiano grazie alacura e aun’introduzione di Pietro Garofalo (La teoria del significato, Mimesis edizioni,
Milano-Udine 2024). | testo esce contemporaneamente alla nuova edizione del libro di H. Maturanae F.
Varela, L’ albero della conoscenza. Le radici biologiche della conoscenza umana, (Mimesis edizioni,
Milano-Udine 2024), con un saggio di Mauro Ceruti e Luisa Damiano, praticamente un libro nel libro, il cui
titolo € un programmadi ricerca: 11 passato nel futuro. Mente, reti e alberi della conoscenza. Nonostante
tutto, i due volumi mostrano come stia progredendo laricerca per mostrare la naturalizzazione della
conoscenza e esadtarne il valore e la potenza, mentre lasi colloca nella prospettiva della nostra evoluzione di
specie. Come mai: “nonostante tutto” ? Nel 2025 saranno trascorsi quaranta anni da quando Gianluca Bocchi,
Mauro Ceruti e alcuni di noi proposero la sfida della complessita. Furono soprattutto le radici biologiche
della conoscenza che aprirono la strada che avrebbe portato, con tuttalafatica dei cambiamenti
paradigmatici, a riconoscere il rapporto tra vita e conoscenza e a porre le basi per una visione non
deterministica e non riduzionista, cioé non mortificante, della natura dei sistemi viventi e delle distinzioni
dell’ esperienza umanain particolare. I| cambiamento di paradigma & avvenuto e si € consolidato? Non
ancora. Cognitivismi, riduzionismi, determinismi, dualismi, scientismi da un lato, e fughe nelle vaghezze
dell’ esoterismo, delle derive new age, della spettacolarizzazione di aspetti politicamente corretti e
banalizzati dall’ altro, giocano un ruolo prevalente. Eppure, magari adenti stretti, per vie carsiche, il
paradigma epistemol ogico della complessitasi diffonde, adottato spesso da chi hon ne conosce origine e
fondamenti ma lo trova appropriato alle ricerche per comprendereil presente.

“Conoscere come conosciamo” € I’argomento del libro di Maturana e Varela. Presentando una nuovavisione
della conoscenza, gli autori ne evidenziano le importanti implicazioni sociali ed etiche: il solo mondo che noi
umani possiamo costruire e avere € quello che creiamo insieme attraverso le azioni e le relazioni della nostra
coesistenza. E bene precisare che il contributo di Maturana e Varela non & soltanto un’ atratra le introduzioni
allabiologiadella conoscenza. Si trattain realta di una prospettiva globale finalizzata a costruire un
approccio aternativo alla comprensione delle radici biologiche della conoscenza. In questo senso il libro
propone una discontinuita particolarmente importante nei modi di cercare le basi naturali della cognizione e
della significazione. Una questione tra tutte puo anticipare e chiarire I’ originalita e la distinzione del
contributo a comprendere la conoscenza della conoscenza umana contenuto nel libro: il processo del
conoscere non e considerato come una rappresentazione del “mondo lafuori”, bensi come una permanente
produzione di mondo, — potremmo parlare di worlding —, attraverso il processo stesso della vita.

Come e noto, nel contributo pit conosciuto e diffuso degli autori, Autopoiesi e cognizione. La realizzazione
del vivente, (Marsilio, Venezia 1980), sostengono che la vita &€ conoscenza. La critica alla conoscenza
come rappresentazione e sviluppata da Varela anche in un altro importante testo, Scienza e tecnologia della
cognizione, (Hopefulmonster, Firenze 1987), testo che affronta una delle principali questioni irrisolte per
comprendere |’ esperienza e il comportamento umani. Secondo |la cosiddetta Teoria della mente, infatti, noi
arriveremmo a conoscere |’ atro attraverso la rappresentazione della sua rappresentazione mentale. L’ exergo
di Warren Mc Culloch,che Ceruti e Damiano appongono al’inizio del loro saggio, indica bene la natura del
problema: Don’t bite my finger, look where | ampointing: si tratta di volgere |o sguardo al corpo, a
movimento e alla sua autoorganizzazione, che nellarelazione con gli altri e il mondo lascia emergere la


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/siamo-conversando
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli
https://www.mimesisedizioni.it/libro/9791222312491
https://www.mimesisedizioni.it/libro/9791222307367

conoscenza mediante il processo stesso del vivere. Latendenza, invece, € consegnarsi a una prospettiva
informazional e e cognitivista.

Vi sono creazioni scientifiche che precorrono i tempi, risultando cosi premature e anticipatrici: quando
presentano un grado elevato di innovativita quest’ ultima puo diventare un ostacolo. Gaston Bachelard ha
parlato di ostacolo epistemologico; Erique Pichon Riviere di angoscia epistemofilica. Sta di fatto che seguire
una rivoluzione paradigmatica diventa destabilizzante. Tanto & vero cheil senso piu rilevante del concetto di
paradigma, introdotto da Thomas Kuhn, si riferiva proprio allafunzione di ostacolo rassicurante e contenitivo
che un certo paradigma condiviso in una comunita scientifica svolge nell’impedire I'innovazione e la
discontinuita della conoscenza. La prospettiva computazionale, informazionale e cognitivista nella
concezione della conoscenza umana € ancora qui, in mezzo anoi, e con la cosiddetta intelligenza artificiale
vive una stagione di success pervasivi.

Quando una scoperta scientifica precorre i tempi gli ostacoli ariconoscerlasi accentuano, come mostra uno
studio di Gunther Stent, citato da Ceruti e Damiano.

Una dimensione difficile da accettare e da accogliere e quella autofondativa, per noi umani che tendiamo a
consegnarci costantemente allaricercadi una causa prima e finiamo per trovarla. Eppure, adistinguerci, ea
distinguere la nostra vita, & proprio la conoscenza intesa come una permanente produzione di mondi
attraverso il processo stesso del vivere. Si trattadi mondi paraleli, come i definisce Vittorio Gallese. Mentre
produciamo mondi, producendo quei mondi produciamo noi stessi. Maturana e Varela sostengono: “La
nostra proposta e che gli esseri viventi si caratterizzano perché s producono continuamente da soli, processo
che indichiamo denominando I’ organizzazione che li definisce organizzazione autopoietica’ (p. 57) Nella
loro accezione, questione molto importante, |’ organizzazione di qualcosa é “quell’insieme di relazioni che
devono esistere e devono verificarsi perché questo qualcosa esista’. In questa prospettiva la struttura € una
delle possibili manifestazioni contingenti di quella organizzazione. Mauro Ceruti sostiene cheinscrivereil
problema della conoscenza nel cuore stesso del problema dellavita, se da una parte consente di superare

I astratto normativismo della tradizione epistemologica, dall’ altra parte rende plausibile il progetto di una
storia naturale della conoscenza (e dunque rende possibile adottare una visione naturalisticadel processi
cognitivi interni a soggetto conoscente fondata su una biol ogia antiriduzionistica). Oltre ogni linearita
riducibile a una prospettiva causa-effetto, emerge in tutta la sua rilevanza una visione basata sull’ interessante
ideadi glidingevolution, di evoluzione di sistemi che dlittano I’ uno contro I’ altro come pezzi di ghiaccio

€ hon raggiungono mai un equilibrio stabile, dal momento che le totalita interattive che costituiscono non
riescono mai ad abolire la conflittualita e I’ autonomia delle sue componenti. Queste prospettive convergono
nell’ approfondire un’idea di coevoluzione del sistemi, e di coevoluzione di cio che |’ osservatore definisce
come sistema e come ambiente, cherifiutala prospettiva di un fondamento assoluto dei processi evolutivi e
conoscitivi. In base a questa visione delle caratteristiche dei sistemi viventi, I’ambiente non determinala
struttura, I’ unita e I'identita del sistema considerato, ma e questo, al contrario, che fragli stimoli che gli
provengono dall’ ambiente seleziona quelli anmissibili e quelli non ammissibili, quelli integrabili nei cicli
che definiscono la sua organizzazione e la suaindividuazione in quanto essere vivente, e quelli non
integrabili. Siamo di fronte aun invito ainterrompere |’ abitudine a cadere nella tentazione dellalinearita e
della certezza. Ogni esperienza conoscitiva, infatti, coinvolge colui che conosce in modo personale, radicato
nella sua struttura biologica, per cui ogni esperienza di certezza € un fenomeno individuale sordo all’ atto
conoscitivo di un altro, in una solitudine che si supera solamente nel mondo che si crea con

esso. Esaminando da vicino in che modo arriviamo a conoscere il mondo e ogni mondo che conosciamo,
scopriamo in quale modo la nostra esperienza sia indissol ubilmente legata alla nostra struttura corporea. Non
possiamo separare la storia delle nostre azioni, biologica e sociale, da come ci appare un

certo mondo: “ questa cosa e tanto ovvia e vicina da essere la piu difficile davedere” (p. 41). Se ogni cosa
detta € detta da qual cuno, e se ogni azione € conoscenza e ogni conoscenza e azione, abbiamo bisogno di
renderci conto che il fenomeno della conoscenza non puo essere concepito come se esistessero “fatti” o
“oggetti” esterni anoi che “uno prende e si mettein testa. L’ esperienza di qualcosalafuori € convalidatain
modo particolare dalla struttura umana che rende possibile ‘lacosa’ che emerge dalla descrizione” (p. 43).



Jakob
von Uexkull

La teoria .
del sighificato

A cura di
Pietro Garofalo

Lo studio della conoscenza deve allora essere condotto non parcelli zzanone | processi, bensi ricostruendone
la complessita, cioe comprendere costruendo (understanding by building). In base all’ipotesi di Mc Culloch,

elaborata con il matematico Walter Pitts, ipotesi che ha prodotto la possibilita di unatransizione epocale, tutti
I processi cognitivi, dalla percezione all’ apprendimento, dal ragionamento alla coscienza, sono generati da




flussi di impulsi neuronali che si muovono su percorsi cerebrali di naturareticolare. La mente cosi
modellizzata non e una sostanza ma un processo. Materialita corporea processuale e reticolarita delle
operazioni cognitive non sono predeterminate, ma devono essere generate mediante apprendimento durante
le interazioni con gli altri e |’ambiente. La cognizione assume cosi |e caratteristiche di creatrice di significati
di auto-regolazione per gli aspetti percepiti della dinamica ambientale.

E stato verso lafine degli anni ‘80 del XX secolo che le linee dell’ indagine cibernetica che avevano rifiutato
di partecipare alla strutturazione dell’ approccio computazionalista sono confluite nel processo di costituzione
della nuova forma delle scienze cognitive. Questo nuovo orientamento é stato battezzato embodiedcognitive
science per mettere in evidenza la necessita di affrontare le difficoltaincontrate dal computazionalismo
classico mediante larivalutazione del ruolo del corpo biologico nei processi cognitivi. L’ ambizione teorica
chiave é quelladi superare la dicotomia mente/corpo orientando la ricerca a una prospettiva di

radical embodiment, un asse di indagine di forte componente biologica, caratterizzato dall’ individuare la
proprieta distintiva dei sistemi cognitivi naturali, in quanto sistemi viventi, nell’ autonomia, intesa come la
capacita degli organismi di auto-organizzarsi e di reagire per autoregolazione alle pressioni ambientali. Si
tratta di unaimpostazione teorica che traduce I’inammissibilita del modello del calcolatore digitale per la
descrizione dei sistemi cognitivi naturali. E necessario qui ricordare come la nozione di embodiment si
combini, grazie a lavoro di Francisco Varela, con lanozione di enaction sianel ricomporre la dicotomia
cartesiana mente corpo, sia nel focalizzare la matrice autopoietica che consente un’ampia integrazione di
diversi livelli e modi di descrizione, per la caratterizzazione dei processi cognitivi.

Si profila cosi larilevanzadi un pluralismo descrittivo, basato su modalitatraloro differenti di interpretare e
studiare lamente. Nel perseguire questo obiettivo, che miraa combinare |’ epistemol ogia sperimentale e la
biologia autopoietica, intervengono siai contributi di Maturana e McCulloch, siala mediazione di Heinz von
Foerster e della sualinea di indagine detta ‘ cibernetica di secondo ordine’. Il nucleo teorico del modello di
von Foerster risiede in una versione radicale dellatesi che affermalacontinuitadi vitae cognizione. A
partire da una comprensione letterale del verbo latino ‘ computare’ come ‘ considerare le cose insieme’, von
Foerster trasferisce il concetto di computazione dallo spazio epistemologico astratto del problem solving a
guello del learning interpretato come adattamento biologico, esprimendo cosi una rilettura marcatamente
biologica della modellistica delle reti, per giungere a concettualizzare la mente non come una sostanza ma
come un processo: “la dimensione corporea dell’ agente non si limita a offrire un supporto organico al
cervello, inteso come |” unico organo responsabile dei processi cognitivi. La caratterizzazione dei sistemi
viventi in quanto reti auto-computanti implica cheil corpo dell’ agente, in quanto tale, Sia un corpo cognitivo;
un sistema che nella suaintegralita percepisce e reagisce, creando significati per le sue interazioni. E

un’ angolazione teoricain cui tutte le funzioni cognitive appaiono radicate nei processi piu profondi dell’ auto-
organizzazione del corpo del sistema vivente; un’ attivita di organizzazione di sé inseparabile dall’ attiva
organizzazione — la costruzione — di un mondo significante di riferimento” (p. 226).

Appare a questo punto evidente I’ innovazione nella concettual izzazione della conoscenza come oggetto di
indagine, che Maturana e Varela, in allineamento con Piaget e von Foerster, hanno individuato nellavitain
guanto processo intrinsecamente cognitivo. Come ha sostenuto Maturanain Biologia della cognizione (
Autopoies e cognizione, p. 59): “I sistemi viventi sono sistemi cognitivi eil vivere in quanto processo € un
processo di cognizione”.

Conoscere € partecipare aun’ unita globale di coevoluzione basata sulle relazioni di accoppiamento
strutturale in unarete di reti da cui |’ organizzazione del sistema vivente non puo essere isolata, penala
dissoluzione. La conoscenzasi configura percio come un processo intrinsecamente partecipativo. Come ha
scritto Varelain Principles of Biological Autonomy (North-Holland, New York (NY) 1979): “Il paradigma
fondamental e della nostra interazione con un sistema autonomo € una conversazione’”.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

UM MATU RA NA
FRAN C I SCU

LALBERO DELLA
CONOSCENZA

Le radici biologiche della conoscenza umana

Con un saggio di Mauro Ceruti e Luisa Damiano

MIMESIS LA SFIDA DELLA COMPLESSITA




