DOPPIOZERO

Un palcoscenico chiamato societa

Francesco Vaagussa
6 Dicembre 2024

Il libro di Richard Sennet, dal titolo La societa del pal coscenico, Feltrinelli, Milano 2024, tradotto da
Giuliana Olivero, dedicato al ruolo giocato da performance e rappresentazione in politica, nell’ arte e nella
vita, cominciadall trionfo della volonta di Leni Riefenstahl. E forse non poteva che essere cosi. L’
HorstWessel-Lied in sottofondo, il grido all’ unisono dellafolla, I’ uso sapiente dellatecnica al rallentatore
tramite cui viene filmatala parata, tutto “congiura’ affinché «lateatralita di tipo non verbale rendavivo il
carismadel Fihrer» (Sennet, p. 18). Anzi, I’ autore nota come paradossalmente i passaggi piu deboli siano
quelli in cui Hitler parla effettivamente. E anche qui si inserisce un silente lavoro di compensazione,
attraverso I'inquadratura delle espressioni facciali, i gesti delle braccia, i movimenti del corpo, al fine di
rendere «fisica e viscerae la presa del demagogo sulle persone». Potremmo continuare: un uso accorto del “
Wach auf” dei Maestri cantori di Norimberga, cosi come, nel film successivo, Olympia, I’ esibizione della
nudita dei tuffatori come simbolo del corpo ariano idealizzato. In breve, unatrasfigurazione del
nazionalsocialismo tesa ad affascinare il pubblico: «l traumi si sono trasformati in esperienze che non
ammettevano repliche» (ivi, p. 19).

Cambio di scena: Sennett ci catapultanellaNew York del primi anni Sessanta, in cui Bob Dylan entusiasma
piu di Schubert, i grandi jazz club animano la 125a Avenue e comincia a prendere piede quell’ economiadello
spettacolo che si fondera sempre piul col culto della personalita, fino a quando diventera pit importante
sapere chi suonera che non che cosa verro suonato.

Sono pagine capaci di provocare una sorta di effetto choc che si costruisce attorno a una constatazione strana,
fastidiosa, atratti addirittura sgradevole: unaineludibile porosita caratterizza idee, costumi e modi di pensare.
Le culture si contaminano, hanno confini sfumati, non s affezionano a questo o aquel fronte: nemmeno la
guerrariesce airreggimentarle, costringendole a militare solo da una parte o solo dall’ altra. Qualcosa di
simile accade, per esempio, nel film Taking side diretto nel 2001 da Istvan Szabo. A Berlino, nel 1945, in una
chiesa scoperchiata per via dei bombardamenti, si esegue il Quintetto per archi dello stesso Schubert:
cominciaapiovere e si aprono gli ombrelli per continuare a seguire I’ Adagio. Sequenza immediatamente
successiva: il salone di un palazzo della medesima capitale ospita funzionari, collaboratrici e ufficiali delle
truppe alleate che trascorrono serenamente la serata ballando il twist.

La sensazione di spaesamento nel testo di Sennett rimane costante: il lettore si sente continuamente travolto
in una girandola di autori, luoghi, epoche storiche e citazioni apparentemente distanti, talvolta quasi del tutto
eterogenel traloro: in realta, avendo la pazienzadi intuire le loro correlazioni, seguendo il taglio proposto da
Sennett, noi vediamo comporsi delle “mappe an dimensioni”, in cui molti livelli s intrecciano contribuendo
aoffrire piena profondita ai problemi e dunque a sollecitare nuove prospettive e punti di vista decisamente
inediti.

Facciamo qualche esempio e prendiamo il tema della rappresentazione di fronte alla morte. Tutto si gioca su
un’analogia: il rito viene visto come una specie di performance, come espressione collettiva. Ed ecco balzare
fuori il riferimento a Kaddish, la preghiera che nell’ ebraismo accompagnaiil funerale, recitata accanto alla
tomba e poi ripetuta nei mesi successivi alla morte: malgrado alcune clamorose affinita, vi sono poi fattori —
come le tempistiche rigorose, I’incomprimibilita, I'impossibilita di pensare adelle variazioni — che rendono il


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/un-palcoscenico-chiamato-societa
https://test.doppiozero.com/francesco-valagussa
https://www.lafeltrinelli.it/societa-del-palcoscenico-performance-rappresentazione-ebook-richard-sennett/e/9788858859230?gclid_EAIaIQobChMItNH21K6OigMV5pGDBx2DqgUHEAAYAiAAEgKXSPD_BwE&awaid=9507&gad_source=5&gclid=EAIaIQobChMItNH21K6OigMV5pGDBx2DqgUHEAAYAiAAEgKXSPD_BwE&awc=9507_1733323890_b8c0aa5a589a1c8748374e5a91578563

Kaddish decisamente irriducibile a una mera performance. Tutti elementi che non impedirono ad Allen
Ginsberg di trasformareiil rituale del Kaddish in un’operad’ arte con il suo poemadel 1960, in cui piange la
madre Naomi Ginsberg. Latrasformazione dell’ operain una piece teatrale, affidata al regista Robert Kalfin, &
I”occasione in cui emerge un interrogativo ulteriore relativamente a pubblico: «fino a che punto deve essere
coinvolto nelle passioni rappresentate sulla scena?» (Sennett, p. 40). Altri esempi vengono citati: come le
performance di Beuys intitolate Come spiegarei dipinti a una lepre morta; la Snfonia n. 3 di Bernstein
intitolata appunto Kaddish e dedicataa J.F.K; per arrivare a The Call di Gibson Kente. Tramite questa
“rassegna’ si comincia a delineare un quadro ben preciso, che consente di “misurare ladistanza” trala
trasgressivita della performance e I’ esigenza caratteristica di ogni rituale ossiareintegrare i singoli nella
comunita.

Affrontando, invece, il rapporto tra morale e performance, la dove il gioco della finzione finisce per perdere
la propriainnocenza, sono preziosi i pedigree che Sennet ci offre, lungo due direttrici fondamentali: daun
lato troviamo Huizinga-Piaget-Winnicott, dall’ atro Goffman-Austin-Barthes. Ora comincial’ effetto
girandola: laveste e lamaschera di Machiavelli, il ruolo dell’ attore tra Diderot e Stanislavskij, per finire con
lelacrime di Giudanella Cattura di Cristo del Caravaggio. Anche qui, una sequenza a prima vista bizzarra,
unamanierainsolitadi cartografare il problema, ma che consente di guadagnare un’ ottica affatto scontata.

&

- *
+ 5
. 3
H e
1 L
. -
ol I 15,
e 3 .
i
p
L]
b ,f .
-~ &
B
- gy
o
»
-

=

. . £
Un po’ come accade per il capitolo dedicato alla spettacolarizzazione della violenza: si parte da Berretti verdi
, film del 1968, realizzato da John Wayne; due parole sull’ assalto a Campidoglio del 6 gennaio 2021, per poi
tornare a Guerra e pace di Tolstoj; un confronto traVerdi e Wagner, tra La forza del destino eil Tristano e
Isotta, per poi approdare a Coleridge. Qualcuno dira: “Un guazzabuglio incomprensibile’. E invece le
riflessioni sulla sospensione dell’ incredulita e sulla violenza spettacol arizzata consentono di mettere a fuoco



il ruolo dellareligione nellaformazione delle civilta, la perdita della componente magica, per concludere col
rischio maggiore che la societa moderna sta correndo: quello di rimanere schiacciata dai fatti, dalla
considerazione dei meri fatti. Qui intervengono le analisi di Max Weber, i contributi di William James sulla
natura e la caratura dell’ esperienza religiosa, poiché si scorge come «l’ esperienzaindividuale dellafede
mette in risalto |’ esperienza collettiva della violenza» (Sennett, p. 70).

Seil lettore avrala pazienza di seguirci, vorremmo offrire un ultimo spunto, relativo agli spazi costitutivi del
teatro. Sono tre: il primo luogo eI’ agora, uno spazio aperto; il secondo € I’ anfiteatro, uno spazio chiuso — e
che verra chiuso progressivamente sempre di piu: pensiamo a quando Palladio verso lafine del Cingquecento
progetto il primo teatro in Europa completamente coperto e racchiuso tramuri; il terzo e lo spazio scenico
nascosto delle grotte, considerate da sempre luoghi sacri per eccellenza, dove sacerdoti e custodi dei misteri
rivelavano poteri e influenze esercitate dalle divinita sulla vita quotidiana. E un percorso di ampio respiro —
tutto giocato sullatripartizione: pal coscenico aperto, chiuso e nascosto — che c¢i conduce verso unatransizione
spaziae, sino aquando la strada stessa diventa uno spazio per gli spettatori.

Strano, stranissimo che in questi “passaggi”, cosi come su quelli legati al rapporto tra politica, spettacolo e
masse non salti mai fuori il nome di Walter Benjamin. Eppure la sua domanda rimbomba nelle pagine di
Sennett: lacrisi dellademocrazia é connessain qualche modo a rapporto tra aura e riproducibilita? Come
cambiail ruolo del politico quando costui accresce a dismisurala propria esponibilita di fronte ai mezzi di
comunicazione bypassando quell’ anfiteatro politico che é il parlamento? In ogni caso, Benjamin non viene
convocato, e la cosa puo risultare eccentrica. Cosi come, vedendo che si parla diffusamente del potere messo
in scena, del carismadel corpo, in particolare concentrandosi sul Medioevo, ci s aspetterebbe almeno un
breve accenno al famoso testo di Kantorowicz, che invece risulta “non pervenuto”.

Grandi assenti, certo, ma anche un sottosuolo ricchissimo di riferimenti, opere e autori dal quale appare
evidente comeil libro non intenda essere una ricerca appiattita sulla“ societa del palcoscenico” concepita
come prodotto culturale novecentesco: all’ opposto, Sennett indaga a fondo, scavando nel passato,
rintracciando geneal ogie che non hanno certo lo scopo di ripristinare linee di perfetta continuita, ma piuttosto
di mantenere la compl essa trama della provenienza — come scriveva Foucault — nella dispersione che le @
propria. Insomma, il centro del libro non eil XX secolo, bensi la sua“ costruzione” nel corso dei secoli
precedenti.

Potremmo dungue accennare al teatro dei vinti, ala personalizzazione della sconfitta, e nello specifico alla
riduzione dell’ attore sconfitto a spettatore — da Marcuse ad Agamben. Forse ancora piu intriganti sono le
ricerche sul teatro della paura, dove la Tyche greca si trova a colloquio con il Racconto del monaco di
Geoffrey Chaucer e con acuni versi dell’ Inferno dantesco. Madavvero, i percorsi si moltiplicano, assieme
alle prospettive che |’ autore e in grado di offrire.

Sino a quando, nel quinto e penultimo libro, «I’arte si apre» (ivi, p. 173), nel senso che si avventura negli
Spazi aperti e «il palcoscenico torna a cercare la strada»: teatro mobile, teatri porosi, dove complessitae
accessibilitasi intrecciano in un groviglio inestricabile. Daun lato I’illusione, di breve momento, di esserein
grado di creare “geometrie assolute’, valide in ogni tempo e in ogni luogo, dall’ atro la constatazione
dolorosa che ogni appello a «genius loci rischiadi diventare il “mantradel guscio”» (ivi, p. 184).

Simmel, Arendt, Barthes e Habermas, altra casata di alto lignaggio che viene convocata per mostrare come
arte, teatro e performance sfocino nello spazio dell’ agora, la stessadimensione in cui si elaboraesi
costituisce la cosiddetta opinione pubblica. L’ arte ha a che fare con questa dinamica sociale: corpi che
collaborano, a volte anche senza parole, gesti di cooperazione, questo eterno e inesausto “lavoro di fronte
all'incertezza’. L’ arte € quindi improvvisazione, invenzione di spazi nuovi, e insieme perd anche perdita di
quegli spazi chei nostri corpi non possono o non vogliono o si dimenticano di abitare.

Nel binomio finale — conflitto e riconoscimento — trova espressione questa doppia natura dell’ arte: |’ arte
come luogo di contesa, mainsieme anche come occasione per elaborare equilibri inediti, quelle sottili opere



di conciliazione socioculturale che ancora chiamiamo epoche: piccole stazioni di postain cui per un attimo
I"artistaincantaiil caos e procura un mondo atutti noi. Non potevano mancare, a questa altezza, le pagine
dellaFenomenologia dello spirito, in cui Hegel delinealalottatra signore e servo; matroviamo anche il
“carnevalesco” di Bachtin, le arie di Figaro, Brecht, Abramovi?, Susan Sontag, Roy Schafer, e molti altri.

Il libro si chiude sul crinale che distingue e in cui perd a contempo si trovano a combaciare Kultur e
Zivilisation, dopo aver attraversato in lungo e in largo la cultura occidentale e non solo, residuando uno
spazio alle performance di civilta, vale adire a quelle performance che danno dignita alla vita.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

Campi del Sapere



