
 

Eugenio Borgna, la gentilezza e il dolore 
Marco Ercolani
7 Dicembre 2024

Tra le mura di Villa Borgna, a Borgomanero, era tornato a vivere da qualche decennio Eugenio Borgna,
morto il 4 dicembre 2024 a 94 anni. Primario del reparto di psichiatria dell’Ospedale di Pavia, dal 1963
direttore del servizio psichiatrico dell’Ospedale Maggiore di Novara, insegnante e scrittore, si impone
all’attenzione come il maestro di una psichiatria dell’interiorità dove arte, filosofia e letteratura sono
considerati gli strumenti principali per alleviare la sofferenza mentale. Sostenitore della riforma Basaglia, è
stato tra i primi specialisti in Italia, come direttore del reparto femminile dell’Ospedale psichiatrico di
Novara, a eliminare la coercizione fisica. Già a metà degli anni Sessanta aveva dato disposizioni perché le
pazienti non fossero legate e potessero passeggiare per i corridoi e i giardini dei luoghi istituzionali.

In una delle sue ultime interviste scrive: “Seguo un cammino interiore che mi porta al silenzio”. Ma il
silenzio di cui parla Borgna è un silenzio ultimo, sacro, che arriva dopo un lungo viaggio nei dolori delle
menti altrui: non è luogo di passività e di rassegnazione ma laboratorio di armonie e di risonanze dove
studiare, leggere e rileggere artisti e destini traversati dalla dissociazione psicotica. Di Virginia Woolf scrive:
“Dal destino di vita e di morte di Woolf discendono, così, motivi di palpitante riflessione sulla fragilità, e
sulla sensibilità, sconfinate e irraggiungibili, che fanno parte di ogni esistenza incrinata dalla presenza della
sofferenza psichica, della malattia dell’anima e dell’atroce solitudine che ne consegue. Sono cose che la
psichiatria, quella italiana in particolare, la più aperta alla comprensione fenomenologica e umana della
follia, continua vanamente a ribadire nella indifferenza e nella noncuranza di una opinione pubblica incapace
di riconoscere i significati, e gli orizzonti di valore che sono presenti in ogni forma di follia (Di armonia
risuona e di follia, Feltrinelli, 2012, p. 83).

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/eugenio-borgna-la-gentilezza-e-il-dolore
https://test.doppiozero.com/marco-ercolani


Scorriamo i titoli dei suoi innumerevoli libri: I conflitti del conoscere. Strutture del sapere ed esperienza
della follia; Malinconia; Come se finisse il mondo. Il senso dell’esperienza schizofrenica; Il volto senza fine;
Le figure dell’ansia; Noi siamo un colloquio, Gli orizzonti della conoscenza e della cura in psichiatria;
L’arcipelago delle emozioni; Le intermittenze del cuore; L’attesa e la speranza; Come in uno specchio
oscuramente; Nei luoghi perduti della follia; Le emozioni ferite; La solitudine dell’anima; L’ora che non ha
più sorelle; La fragilità che è in noi; La nostalgia ferita; Tenerezza; Mitezza; Speranza e disperazione; Le
parole che ci salvano; Di armonia risuona e di follia. Solo ad “ascoltare” questi titoli possiamo già intuire
come Borgna non volesse esplorare degli orizzonti diagnostici esatti (è nota la sua predilezione per Jung
rispetto a Freud), ma quelle particolari condizioni dell’anima nelle quali salute e follia potessero confrontarsi,



combattersi, reciprocamente illuminarsi.

Borgna, più che uno psicoanalista, appare come un filosofo dell’ascolto e dell’emozione. La sua opera
racconta le origini segrete della poesia come un luogo che la follia può illuminare con le sue intuizioni
assolute. Ma alla poesia non è mai estranea l’esperienza della follia e del dolore. Scrive: “È possibile
guardare alla follia con occhi rinnovati dalla esperienza mai finita del dolore”.

Per Eugenio Borgna dignità, sensibilità, creatività, sono proprietà della follia che possono restare invisibili o
diventare visibili. “La sofferenza di una persona in ogni età della vita può essere visibile, o invisibile. Solo un
colloquio e un ascolto, che sappiano metterci in relazione gli uni con gli altri, ci consentono di portare alla
luce e di rendere visibili le sofferenze e la disperazione altrui”. Interminabile, e intessuta di libri che ci
appaiono oggi come i capitoli di una sola preghiera intonata per la libertà dell’uomo, è la riflessione di
Borgna sul lessico profondo delle emozioni, guidato sempre dalla gentilezza di un “dire” sottovoce, immune
dall’invidia, dalla collera, dal rancore. Con Borgna non prevale mai il regno delle passioni tristi ma la
fenomenologia delle emozioni gentili. La sua scomparsa ci invita a riflettere sul valore della mitezza, un tema
che lo psichiatra ha esplorato anche nel suo libro omonimo, dove descrive questa virtù come fragile ma
potente antidoto contro la violenza e l’indifferenza, capace di aprire le porte della saggezza e della
solidarietà. E se, alla fine del suo percorso terreno, il pensiero dello psichiatra approda al silenzio come unico
porto di una vita intima, quasi “segreta”, la riflessione fondamentale si regge sempre sulla necessità delle
“parole che salvano”, da Dickinson a Leopardi, da Hölderlin a Trakl, da Sachs a Celan. Ascoltiamolo mentre
riflette su Celan malato e poeta: “Le forme espressive della lirica di Celan sono state modificate dalle
esperienze psicotiche delle quali ha sofferto: e questo si constata drasticamente in una poesia scritta il 21
novembre 1965 due giorni prima che aggredisse la moglie Gisèle. La poesia è questa: “I deliri: di’ / che sono
deliri, / di bocche e / scritti e segni assassini, / dilli inventati / da te. // Non dire: la pioggia piove, / Di’: /
piove // Di’ / Non dire / Di’ / Non dire”. Da una poesia, come questa, dalle articolazioni tematiche così
frantumate, sgorga immediata la sensazione di una radicale dissociazione alla quale non può non essere
attribuita la genesi della aggressione alla moglie. Ma cosa dire delle trentacinque poesie che sono state scritte
nella primavera del 1966 quando egli era ricoverato a Parigi nella Clinica Psichiatrica universitaria? Sono
poesie, il loro titolo è Oscurato, alle quali non sono mai estranee tracce fiammeggianti di angoscia, e talora di
orrore, che si associano a intermittenti sospensioni tematiche del discorso...” (ivi, p. 61)



Lo sguardo di Borgna, in Il volto senza fine (Atelier, 2004), commenta le poetiche e gli scritti degli artisti che
nella loro arte rivelano i loro oscuri segreti: Van Gogh, Munch, De Chirico, Sironi, Bacon, Giacometti, sono
artisti di un abisso da cui lo psichiatra non distoglierà mai l’attenzione e di cui resta inquieto, accorato
osservatore. "La follia non è qualcosa che sia estraneo (radicalmente estraneo) alla vita: ma la follia è una
possibilità umana che è in noi, in ciascuno di noi, con le sue ombre più, o meno, accese e dolorose: con le sue
agostiniane inquietudini e con le sue incandescenze emozionali" (VSF, p. 34).

La gentilezza dell’uomo Borgna si rispecchia naturalmente in uno stile che non vuole essere uno stile ma solo
un accorato commento al dolore che trascende i limiti umani. L’esperienza della follia è anche l’esperienza
del suo tradursi in parola che la narra. Borgna ci insegna che esiste sempre il modo di rappresentare il dolore
senza che diventi distruttivo e letale. Forse, in un romanziere, questa dote potrebbe essere considerata come
una visione sentimentale o consolatoria dell’esistere. Ma, dalla tessitura interna di ogni libro dello psichiatra
Eugenio Borgna, trapela il conforto di un uomo mite che arriva, ascolta, comprende, e insegna a dire di sé,
nonostante che il dolore possa spesso renderci muti.

Su un dettaglio essenziale Borgna non transige: chiunque abbia contatti o colloqui con il folle, non deve
pretendere di ridurlo alla ragione, separando quello che è razionale da quello che è eccessivo, comportandosi
come un maestro di scuola che debba correggere un errore. Occorre, prima di tutto, accettare e accogliere
dentro di sé l’esperienza della follia come necessità potente di volere e di creare un nuovo mondo che
allontani il paziente da quello, troppo angusto, che lo opprime. Borgna rispetta il significato più profondo
della follia: realizzare un’esperienza che è sempre oltre i limiti. Lo psichiatra non può fare altro che mettersi
in ascolto, prima di esercitare la regia della sua terapia. E, soprattutto, ascoltare quelle esperienze che
clinicamente non appartengono alle categorie della follia ma che esistono, sono resoconti di un’estasi, di una
immersione nell’ultramondo. Consideriamo le sue parole su Teresa di Lisieux. “L’esperienza religiosa e



mistica di Teresa di Lisieux – nasceva ad Alençon nel 1873 e moriva nel monastero carmelitano di Lisieux
nel 1897 – risplende nei suoi manoscritti tradizionalmente divisi in tre segmenti (A, B e C), e raccolti in un
libro, Storia di un’anima. La malattia, la tubercolosi polmonare, che si è manifestata nell’aprile 1896 e che
che ne ha stroncata la vita nel settembre del 1897, si è accompagnata ad una modificazione profonda dei suoi
stati d’animo: non più immersi da allora nei fulgori della gioia ma nelle notti oscure dell’anima. Cambiavano
gli stati d’animo, e cambiavano i modi di di vivere la fede, e di essere in relazione con Dio. Sono pagine che
non si possono leggere senza ascoltare il grido silenzioso dell’angoscia che lacerava e straziava la sua anima,
e senza essere affascinati dalla grazia e dalla serenità, dalla luce interiore e dalla speranza, con cui nonostante
tutto Teresa di Lisieux si confrontava con il silenzio di Dio, e con le ombre della morte imminente. Ma non si
inaridiva in lei il desiderio della vita, e non veniva meno la accettazione del dolore, e del mistero del vivere e
del morire, anche nel naufragare della fede ferita e aggredita dalla malattia” (Di armonia risuona e di follia,
p. 181)





L’esperienza che la follia consente allo psichiatra Borgna è quella di operare nell’area della fragilità e della
tristezza con strumenti nuovi che aiutino a vedere nella bizzarria l’originalità, nel delirio una nuova visione
che aumenti la comprensione del mondo grazie all’ascolto, alla gentilezza, all’inclusione dell’altro dentro di
noi. Il “campo di grani con corvi”, che tormentava l’ultimo Van Gogh come un’apparizione delirante, è
anche il campo nuovo dove ritrovarsi dopo lo smarrimento della mente. Solo con questa inclusione, talvolta
sofferta, che ci permette di non pensare i recinti del nostro ego ma il dolore dell’altro, possediamo gli
strumenti con i quali, anche se sconfitti dal dolore, potremo reintonare la nostra vita con rinnovata intensità.

Ascoltiamo, insieme a Borgna, una poesia di Holderlin: “Dove sei? Poco ho vissuto, ma fredda spira / Già la
mia sera, e muto, simile alle ombre, / Qui sono e senza canto ormai / Riposa il cuore tra brividi nel petto…” (
ivi, p. 200). D’altronde, come scrive un poeta contemporaneo: “La poesia ha rapporti conflittuali con il
linguaggio – tanto che le sue parole sono senza uscita: esse restano!” (Angelo Lumelli, Cento lettere, Joker, I
Libri dell’Arca 2023, p. 132). In Hölderlin-Scardanelli, rinchiuso nella torre di Tubinga dal suo gentile
custode, il falegname Zimmer, Borgna legge il punto dove l’imminente esperienza della follia è anche
vertiginosa scia di speranza. La speranza, al culmine della disperazione, è la creazione del proprio destino
vivente.

Leggi anche:
Eugenio Borgna, Franco Basaglia: la follia come esperienza umana
Nicole Janigro, Eugenio Borgna. Per un’etica di parola
Anna Stefi, Tenerezza. Una conversazione con Eugenio Borgna

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/franco-basaglia-la-follia-come-esperienza-umana
https://www.doppiozero.com/eugenio-borgna-per-unetica-di-parola
https://www.doppiozero.com/tenerezza-una-conversazione-con-eugenio-borgna
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



