
 

Tibetani in fiamme 
Giampiero Comolli
14 Dicembre 2024

Esiste latente, nella spiritualità del buddhismo tibetano, la predisposizione allo scatenamento di forme
estreme di resistenza nei confronti dell’oppressione politica e culturale? Nelle pratiche meditative, nelle
liturgie, nei rituali dell’antica tradizione che fa capo agli insegnamenti secolari dei lama, si annidano forse i
presupposti per liberare energie devastanti, per dare vita a proteste inaudite e sconvolgenti contro la
repressione di un regime occupante? Anni fa, presso un monastero di rifugiati tibetani a Boudhanath, in
Nepal, mi capitò di assistere a una puja, una cerimonia liturgica, durante la quale i monaci, in ampie tonache
rosse, recitavano sacri testi del Vajray?na, o Veicolo del Diamante, la forma di buddhismo diffusa appunto in
Tibet e fra le regioni dell’area himalayana. Nella sala di meditazione, dove un ritratto del Dalai Lama
campeggiava tra drappi dorati, colonne di legno purpureo, sacri stendardi raffiguranti forze cosmiche in
forma di divinità sinuose, i monaci declamavano nella posizione del loto, assisi in due file contrapposte che
parevano sfidarsi a vicenda per far vibrare sempre più in alto, sempre più in profondo, un rombo ritmato,
carico di energia talmente possente da frantumare ogni divisione fra individuo e cosmo, come se fremendo in
quel modo la mente potesse uscire da se stessa, entrare nella natura del Buddha cosmico, per poi riprecipitare
dentro se stessa, fino a scoprire che la natura del Buddha è dentro di noi, è fuori di noi, è nel Vuoto di nessun
luogo.

Mi vennero i capelli ritti in capo, uscii sconvolto da quella sala di meditazione. Mi pareva di percepire che
nel Veicolo di Diamante, in quel Vajray?na del buddhismo tibetano, si celasse una potenza di portata
dirompente, capace sì di confrontarsi con le verità ultime del mondo, ma anche aperta, affacciata su
possibilità abissali, inconcepibili, addirittura infernali… Non riuscivo a capire bene, e continuai a non capire
quale fosse quella soglia terrifica che il Vajray?na pareva in grado di varcare. Era per me un enigma, ma
talmente perturbante che preferii non affrontarlo e che quindi finii per accantonare, trascurare. Finché il
problema – una vera questione da brividi – non mi si è ora ripresentato e imposto di nuovo, leggendo il
bellissimo, terribile libro di Barbara Demick, I mangiatori di Buddha. Vita e ribellione in una città del Tibet
(Iperborea, 2024).

L’autrice non è un’orientalista e nemmeno una praticante di qualche via buddhista. Corrispondente per il
“Los Angeles Times”, si è invece specializzata in inchieste su luoghi “estremi”: la Corea del Nord; Sarajevo
durante le guerre balcaniche; e appunto il Tibet nei lunghi anni dell’inesorabile, schiacciante occupazione
cinese. Il titolo del libro, già di per sé sconcertante – Eat the Buddha, nel testo originale – fa riferimento a un
episodio drammatico e premonitore, accaduto nel 1934 a Ngaba, una cittadina del Tibet orientale, a
quell’epoca capitale del piccolo regno buddhista di Mei. Occorre tenere presente che il Tibet, inteso come
area geografica e culturale, è molto più vasto dell’attuale Regione Autonoma del Tibet, che ha Lhasa come
capitale. Si tratta infatti di un immenso altopiano (due milioni di chilometri quadrati!) suddiviso, fino alla
costituzione della Repubblica Popolare Cinese, in una serie di regni e centri monastici che riconoscevano
nella figura del Dalai Lama il proprio capo spirituale e che avevano sempre mantenuto una propria
indipendenza, e una propria distanza, nei confronti dell’Impero prima e dello Stato cinese poi. Ma all’epoca
della Lunga Marcia avvenne un primo, inquietante impatto fra i due mondi. Un distaccamento dell’Armata
Rossa, infatti, superò la frontiera dell’altopiano e si spinse fino a Ngaba, il primo centro tibetano che
s’incontra salendo dalla grande città cinese di Chengdu. Si trattava di una colonna di militari mal
equipaggiati, a corto di viveri: provenienti dalle pianure, si trovavano per la prima volta in un mondo

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/tibetani-in-fiamme
https://test.doppiozero.com/giampiero-comolli
https://iperborea.com/titolo/680/i-mangiatori-di-buddha/


totalmente estraneo, dove non si parlava nemmeno cinese. Ci fu subito una resistenza. I tibetani, per quanto
male armati, si opposero con lance, schioppi, moschetti e amuleti, poi si ritirarono sulle montagne dove i
soldati dell’Armata Rossa, troppo deboli e affamati, non li avrebbero inseguiti. In compenso i cinesi
saccheggiarono la città, rubarono le esigue scorte di grano, macellarono i pochi animali. Ancora disperati per
la fame, si ridussero a divorare le statuette fatte con farina d’orzo e di burro, collocate nei monasteri come
offerte votive. E poiché quei piccoli manufatti avevano forma di Buddha in miniatura, i soldati stessi si
dissero che stavano “mangiando il Buddha”. Sapevano di compiere un sacrilegio, ma a loro non importava:
consideravano quelle offerte sacre, ma commestibili, solo frutto di superstizione. Poi l’Armata Rossa si ritirò
da Ngaba, e tutto sembrò tornare come prima. Fino a quando, nel 1950, una volta costituita la Repubblica
Popolare, i cinesi non si ripresentarono in gran forza, per non andarsene mai più, annientare la sovranità del
Dalai Lama e ridurre l’intero Tibet in un possedimento sotto il pieno controllo di Pechino.

Ma in tutti questi decenni, dalla prima occupazione degli anni Cinquanta fino a oggi, che cosa è accaduto
nella piccola città di Ngaba? Come se la sono cavata i tibetani di laggiù? È questo l’interrogativo cui ha
cercato di rispondere Barbara Demick, nel suo straordinario e struggente racconto. Giornalista sobria e
severa, guidata da un grande senso di onestà e umanità, non ha voluto comporre un’opera romanzata ed
emotiva, carica di abbellimenti letterari. Fedele alla sua vocazione di reporter, si è attenuta strettamente ai
fatti e alle testimonianze che ha potuto raccogliere in una serie di viaggi perigliosi, spesso compiuti in
semiclandestinità, che fra il 2010 e il 2020, l’hanno portata non solo a Ngaba e dintorni, ma pure a
Dharamsala, in India, dove si trova il governo in esilio del Dalai Lama e dove hanno trovato rifugio anche
molti esuli da Ngaba. Ha ascoltato con puntiglio e con delicatezza, a più riprese, i racconti dolenti di tanti
uomini e donne, giovani e vecchi, monaci e laici, gente di alto lignaggio e di bassissimo lignaggio, passati
attraverso le desolanti vicissitudini di chi si è trovato sotto il controllo inesorabile e spesso crudele
dell’occupazione cinese.

Veniamo così a conoscere la dolente storia di Gonpo, ultima principessa del regno di Mei, vessata in quanto
aristocratica dal regime, esiliata nel remoto Xinjiang, poi trasformata a Nanchino in “ragazza totalmente
cinese”, infine fuggita a Dharamsala dove diverrà preziosa assistente del Dalai Lama. Incontriamo il monaco
Amdo Delek, sfuggito fortunosamente da bambino al massacro della propria famiglia. Testimone nel 1958
dei primi, vani tentativi di resistenza armata dei tibetani di Ngaba contro l’invasione cinese, Amdo Delek fu
costretto ad assistere, anno dopo anno, alle umiliazioni dei monaci, alle devastazioni dei monasteri, agli
arresti di massa (fino al 20 per cento della popolazione locale) verso prigioni dalle quali non si tornava… Poi
ascoltiamo le vicissitudini di povere vedove, silenziosi pastori, gente semplice, aliena dall’impegno politico,
e tuttavia travolta dalle persecuzioni di un regime che non concepiva la possibilità di concedere ai tibetani la
minima autonomia, per imporre solo la piena integrazione, o meglio sottomissione, al regime cinese.



Raccolte con partecipe rispetto, ma anche con estremo puntiglio documentario, queste testimonianze non ci
permettono solo di conoscere da vicino un mondo altamente tribolato, ma malgrado tutto affascinante e
mirabile, nella sua compassionevole umiltà. Ci fanno anche capire, anno dopo anno, la tragedia senza sbocchi



della questione tibetana, con il Dalai Lama che dall’esilio di Dharamsala continuava a proporre compromessi
al ribasso (“Non vogliamo l’indipendenza del Tibet, solo autonomia, solo un po’ di autonomia…”), mentre la
controparte, il partito, si fingeva ogni volta disponibile a trattare per poi concludere immancabilmente con
insulti sempre più violenti, nel tipico linguaggio stereotipato e triviale dei regimi: “Respingiamo le proposte
truffaldine del Dalai Lama, lugubre fantoccio al soldo delle potenze imperialiste… il Dalai Lama, un essere
demoniaco e malvagio, manovrato solo dalla sua sete smisurata di potere… faremo poltiglia della cricca
infida del Dalai Lama che, fingendo di accettare l’integrazione nella Repubblica Popolare Cinese, manovra
per sabotarla…”. Insulti biasimevoli per le nostre orecchie, ma addirittura sacrileghi e angoscianti per i
tibetani che vedono nel Dalai Lama una figura sacra, intangibile, addirittura emanazione, manifestazione
terrena di Avalokite?vara, il bodhisattva della misericordia…

Non è certo possibile qui riassumere tutta l’intricata questione tibetana, con le sue fasi alterne di deboli
aperture e rinnovate chiusure, dove brevi speranze iniziali sfociavano ogni volta in campagne di repressione
sempre più feroce. Fedeli alla via della nonviolenza predicata dal buddhismo e raccomandata a più riprese dal
Dalai Lama, i movimenti di tibetani di protesta si sono limitati il più delle volte a inscenare manifestazioni di
piazza o di resistenza passiva, senza quasi mai dare vita a episodi violenti. Non è servito: per quanto pacifica,
la resistenza tibetana otteneva solo torture e arresti. Il che ha portato a un’esasperazione angosciata,
apparentemente priva di vie d’uscita. La politica della nonviolenza, perseguita senza tentennamenti dal Dalai
Lama, sembrava dimostrare solo la sua inefficacia. Ed è stata proprio tale condizione di disperazione senza
sbocchi, a portare verso una trasmutazione inaudita: invece di rigettare la nonviolenza per abbracciare il
terrorismo o la lotta armata, i tibetani hanno rovesciato la violenza su se stessi, si sono dati fuoco.

Il fenomeno terrificante cominciò a Ngaba nel 2008, quando un giovane monaco, Lobsang Tachi, s’immolò
sulla strada principale, proprio vicino a un’auto della polizia. L’evento inatteso sconvolse tutti, tanto più che i
militari avevano immediatamente sequestrato il corpo in fiamme, impedendo di portare la vittima a casa della
famiglia, per le preghiere di cordoglio. L’episodio era stato giudicato sconcertante e inammissibile dai
tibetani stessi, anche perché il suicidio, nella tradizione buddhista, non è considerato buona cosa. Agendo con
violenza contro se stessi, infatti, si altera il ciclo naturale di morte e rinascita, si compie comunque un atto
distruttivo che avrà conseguenze negative sulle rinascite future della vittima e anche sulla comunità cui
appartiene. È vero che vi erano stati in passato episodi isolati di autocremazione. Nel 1998 un esule tibetano
si era immolato a Delhi, e un altro nel 2006, sempre in India, per protestare contro la visita dell’allora
presidente cinese Hu Jintao. Ma si trattava di eventi che non sembravano in grado di ispirare gesti analoghi. E
invece, dopo quel sacrificio del 2008 a Ngaba, successe di nuovo, con sempre maggior frequenza, in varie
parti del Tibet, e soprattutto a Ngaba, proprio a Ngaba.

Nel 2011 un altro monaco in fiamme, poi in rapida sequenza altri due ex monaci, giovanissimi. Non sapendo
come fermare il fenomeno, destabilizzante per le stesse autorità occupanti, la Corte suprema cinese stabilì
che chiunque avesse avuto a che fare con l’immolazione, anche semplicemente per avervi assistito, poteva
essere accusato di omicidio volontario, e venire arrestato avendo messo a repentaglio la sicurezza e l’ordine
sociale. E poiché gli immolati compivano il loro gesto sempre in luoghi pubblici, a ogni sacrificio seguiva
immancabilmente una sequela di arresti e persecuzioni. Ma non servì a nulla. A novembre 2019 si erano
immolati addirittura 156 tibetani, un terzo dei quali a Ngaba o nei suoi dintorni. Non solo monaci ma anche
monache, non solo religiosi ma anche civili. Lo stesso Dalai Lama, che non aveva mai incoraggiato simili
pratiche autodistruttive, si trovava in grave imbarazzo: «Se dicessi qualcosa di positivo, i cinesi sarebbero
pronti ad accusarmi, e se dicessi qualcosa di negativo, sarebbe un grande dolore per i famigliari di queste
persone. Hanno sacrificato la loro vita. Non è facile». Acutamente, Barbara Demick commenta: «Il Dalai
Lama era in difficoltà. I giovani uomini e donne che si uccidevano, lo facevano in suo nome, mostrando la
sua fotografia e augurandogli lunga vita (…) E tuttavia le immolazioni rappresentavano anche un implicito
rifiuto delle sue scelte politiche. I suoi appelli alla nonviolenza, alla pazienza, alla cooperazione con i cinesi
erano inutili; dandosi fuoco, i tibetani evidenziavano il fallimento della loro guida spirituale».

Eppure qualcosa di positivo alla fine accadde. Perché ad essere sconvolte dall’enormità delle immolazioni
furono anche le autorità cinesi, che si ritrovarono platealmente delegittimate, anche a livello internazionale,



da un simile rifiuto della loro politica di occupazione. Non potendo comunque riconoscere l’autonomia del
Tibet e l’autorità spirituale del Dalai Lama, scelsero la via di allentare a poco a poco la morsa
dell’occupazione. Decisero così di mantenere sì la repressione politica e il controllo sul dissenso, ma
concedendo qualche sollievo sul piano del benessere economico e sulle manifestazioni del folklore e della
vita spirituale. Riaprirono i monasteri, favorirono l’edilizia popolare, il piccolo commercio, lo sfogo del
consumo e dei divertimenti innocui. Offrivano insomma ai tibetani la possibilità di una vita accettabile,
purché rinunciassero alla pretesa della libertà. La nuova prospettiva ha più o meno funzionato. Le
immolazioni sono cessate, i tibetani si sono avviati sulla via della rassegnazione e dell’accomodamento, tanto
più che la politica proposta del Dalai Lama ha perso progressivamente di prestigio e di prospettive… Non è
granché, se vogliamo, ma è sempre meglio di dover assistere ai monaci che si contorcono fra le fiamme,
mentre la gente intorno leva lamenti strazianti, come di animali a propria volta macellati…

Resta però da chiedersi. Come mai questo fenomeno eclatante delle immolazioni in Tibet? Negli stessi anni
anche gli uiguri musulmani dello Xinjiang hanno cercato di opporsi alla repressione cinese, ma hanno scelto,
pure loro senza alcun successo, la via degli attentati e dell’opposizione violenta. Mentre i monaci birmani (di
tradizione Theravada), per opporsi alla violenza della giunta militare, sono scesi in piazza con le ciotole della
questua rovesciate: un gesto simbolico, ma eclatante perché toglieva ogni legittimità spirituale ai militari;
però non si sono immolati. Si era dato fuoco, nel 2011, il fruttivendolo tunisino Mohamed Bouazizi, dopo la
confisca della sua bilancia da parte della polizia, scatenando così le rivolte della Primavera araba. L’aveva
fatto il praghese Jan Palach che nel 1969 si immolò in piazza San Venceslao, per protestare contro
l’occupazione sovietica. E pensiamo pure al monaco vietnamita Thich Quang Duc, che nel 1963, a Saigon,
scelse l’autocremazione pubblica per protestare contro la guerra e l’oppressione della comunità buddhista.
Ma si tratta appunto di casi singoli, che non hanno scatenato fenomeni imitativi. Perché invece è successo in
Tibet?

Torniamo così alla domanda iniziale. Nella spiritualità del buddhismo Vajray?na è forse latente una “forza”
capace di scatenare una sequela di immolazioni? Non ne sono del tutto sicuro ma credo di sì. Esiste infatti in
quella tradizione una pratica meditativa che consiste nella visualizzazione intensa di divinità irate, preposte
alla difesa del Dharma, la dottrina buddhista. Non si tratta di demoni del male, ma di simboli delle forze
interiori, delle energie coscienziali che il praticante deve visualizzare in forma furente dinanzi a sé, per poi
interiorizzarle, dominarle, e infine assorbirle così da ascendere verso stati via via più elevati di coscienza.
Ebbene, queste divinità terrifiche sono sempre raffigurate in preda a una rabbia sfrenata, tanto da essere
chiamate beruka, “bevitrici di sangue”. Non perché siano dei vampiri, ma per la loro capacità di superare
l’attaccamento al concetto di Io, di persona, rappresentato appunto dal sangue. Ebbene, la meditazione Vajray
?na – basata sulla raffigurazione visiva e poi l’interiorizzazione di simili divinità terribili – può scatenare nel
praticante un’energia psichica di forza sconvolgente. Se sono le angosce, le paure, le meschinità, il panico
quelle forze che impediscono all’adepto di progredire, questi deve allora trasformare tali energie
sommamente negative in forze interiori che portino fino alla liberazione finale della “Mente di Buddha”, fino
alla manifestazione della “Mente di pura luce” nascosta in ogni praticante, anzi in ognuno di noi.

Simili pratiche, diffuse da secoli in Tibet, sono famigliari non solo ai monaci più elevati, ma permeano la vita
spirituale di tutta una cultura, anche di coloro che semplicemente frequentano da novizi o da laici devoti la
vita di un monastero, seguono i rituali dei lama, ascoltano i loro insegnamenti. Per arrivare alla decisione
estrema di darsi fuoco, di uccidersi in pubblico fra le fiamme, occorrono un coraggio e una forza immani. Ma
occorre anche essere permeati da una spiritualità che insegna a dominare, a rivolgere su di sé le potenze delle
divinità terrifiche. Certo, si tratta di una spiritualità che persegue il controllo del negativo, per trascenderlo
nel cammino sublime verso il Vuoto. Ma quando quel cammino è precluso, impraticabile, ecco presentarsi
l’ultima, estrema soluzione. Diventare energia pura, diventare fiamma, per la salvezza del Tibet e della sua
civiltà che rischia di perire.      

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



