
 

Foucault negli interstizi del potere 
Michele Ricciotti
2 Gennaio 2025

All’inizio di Les mots et les choses Foucault scriveva che, per la ragione classica, il folle è l’uomo delle
“somiglianze selvagge”, colui che ravvisa analogie là dove la ragione imporrebbe di individuare nient’altro
che differenze. Ai sistemi di “assoggettamento” dei folli, come è noto, Foucault aveva già dedicato
un’importante opera nel 1961. Nasceva lì un’attitudine critica peculiare del metodo foucaultiano, finalizzata
non tanto a contestare questo o quel sistema di potere, quanto a scavare tra gli interstizi del potere in quanto
tale.

La questione della critica diventerà oggetto esplicito di riflessione nella celebre conferenza tenuta nel 1978
alla Société française de Philosophie, dalla cui lettura si ricava anzitutto che il titolo “indecente” che Foucault
aveva inizialmente pensato di darle era “Che cos’è l’illuminismo?”, con un chiaro omaggio al testo di
Kant attorno a cui, nel corso della conferenza, Foucault non cessa mai di orbitare. Il titolo scelto per la
pubblicazione francese postuma sarà invece Qu'est-ce que la critique? e proprio con il titolo Che cos’è la
critica? viene ora pubblicato in una nuova edizione italiana (prima era stato pubblicato in Illuminismo e
critica, a cura di P. Napoli, Donzelli, Roma 1997), arricchita dal testo del manoscritto foucaultiano, che
completa il discorso effettivamente pronunciato dal filosofo francese, e da alcuni interventi tenuti da Foucault
all’università di Berkeley in California, raccolti, nella seconda parte del volume, sotto il titolo “La cultura di
sé” (M. Foucault, Che cos’è la critica?, a cura di A. Di Gesu e M. Polleri, introduzione e apparato critico di
D. Lorenzini e A. I. Davidson, DeriveApprodi, Bologna 2024).

Esiste la critica d’arte, la critica letteraria e cinematografica. Ancora, ci sono critici musicali e critici
gastronomici. Ma esiste la critica qua talis? Nel corso degli anni ’70 Foucault aveva già mostrato come la
critica, rivolta ai dispositivi di potere, possa produrre un dislocamento rispetto a tali sistemi di
assoggettamento. Nella conferenza del 1978, però, egli sembra rivolgersi alla questione del potere non
soltanto come dispositivo rivolto alla “governamentalizzazione”, ma come sistema di produzione di senso. In
questa conferenza più che in altri testi foucaultiani la partita si gioca sul campo di quella che Enrico Redaelli,
in un saggio del 2011, ha chiamato la “semiotica del potere” (E. Redaelli, L’incanto del dispositivo. Foucault
dalla microfisica alla semiotica del potere, Ets, Pisa 2011). Potremmo porre la questione con una domanda
che ha a sua volta una lunga vicissitudine post-foucaultiana: che cos’è un dispositivo? È soltanto ciò che
produce assoggettamento politico o è ogni movimento di desoggettivazione e risoggettivazione? In altri
termini: è qualcosa che riguarda soltanto il funzionamento del potere comunemente inteso oppure investe il
potere come meccanismo di produzione di senso? E se è vero questo secondo corno della questione, la critica
non dovrà rivolgersi anzitutto al linguaggio? E per sottoporre a critica il linguaggio, la critica deve essere
fuori o dentro il linguaggio? Foucault risponde: «la critica è il movimento attraverso il quale il soggetto si dà
il diritto di interrogare la verità sui suoi effetti di potere e il potere sui suoi discorsi di verità» (p. 37). Già, ma
chi è il soggetto che si arroga tale diritto? Non è forse anch’esso un “effetto di potere”?

Non bisogna cadere nell’illusione secondo cui il potere si “applicherebbe” a dei soggetti già belli e formati: il
potere produce assoggettamento in tanto e per quel tanto che produce soggettivazione. Esso crea soggetti e li
crea sulla base di pratiche di archiviazione, di scrittura: non esiste l’oggetto “popolo” e poi la sua
organizzazione politica, il popolo nasce nel momento in cui nasce una demo-grafia (Redaelli 2011, p. 135).

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/foucault-negli-interstizi-del-potere
https://test.doppiozero.com/michele-ricciotti
https://www.doppiozero.com/lessico-foucault-interstizio
https://deriveapprodi.com/libro/che-cose-la-critica/#inside


Foucault ha sempre insistito sul fatto che il metodo critico-archeologico non è la risalita verso un’origine
individuata come causa del prodursi di ordini discorsivi, e anche in Che cos’è la critica? lo ribadisce: «in tali
analisi non si tratta di riportare a una causa un insieme di fenomeni derivati, ma di rendere intelleggibile una
positività singolare in ciò che ha di singolare» (p. 54). È in questo gesto che l’indagine di Foucault
si riannoda a quella di Kant. Foucault assume pienamente l’istanza della critica kantiana integrata
dal progetto della sua Aufklärung, quello di «conoscere la conoscenza» (p. 40), e poco importa che in Kant
l’autonomia della conoscenza e della volontà si manifesti in tutt’altro che nella disobbedienza ai sovrani. Il
“disassoggettamento” prodotto dalla critica kantiana non è la contestazione di questa o quella forma politica,
ma la presa di distanza dai dispositivi che producono verità. Lo “stato di minorità” da cui l’illuminismo ha il
compito di farci uscire è l’immersione in un reticolo di effetti di verità di cui si è perso di vista il contenuto
storico. Se il potere si manifesta in effetti di verità, in creazioni di senso, allora il compito della critica è
quello di “evenemenzializzare” (p. 49) tali verità, di disvelarne l’infondatezza restituendole alla contingenza
che è loro propria. Non c’è niente di più distante da Foucault della semplice contestazione del “sistema”,
come se il potere fosse una sostanza immobile e la critica fosse rivolta a contenuti determinati che di tale
sostanza sarebbero l’espressione.

Ritorna qui la domanda circa l’ulteriore dislocazione che una critica davvero radicale dovrebbe poter operare.
Se il potere è un dispositivo di produzione di senso, cosa ci garantisce che la stessa critica non
agisca come espressione del potere? Per portare la critica fino in fondo non è forse necessario
“evenemenzializzare” la stessa critica? Non è lo stesso metodo critico-genealogico-archeologico produttore
di senso, di determinati effetti di verità e quindi, in ultima analisi, una pratica di assoggettamento? La
critica produce sì una desoggettivazione dagli effetti di verità del dispositivo che è oggetto della critica, ma



chi garantisce che tale desoggettivazione non corrisponda a una risoggettivazione, alla sottomissione ad un
altro sistema di potere, con i suoi effetti di verità arbitrari e infondati tanto quanto i precedenti? Foucault non
pone mai la questione in maniera così diretta, ma la conferenza del ’78 è probabilmente il luogo in cui il suo
invito a porla suona come quanto mai pressante. La riflessione foucaultiana sembra qui riagganciarsi ad
alcune delle intuizioni dell’Archeologia del sapere – là dove ogni enunciato veniva considerato come un
evento, come l’emersione spontanea da un reticolo di pratiche che ne costituivano le condizioni di possibilità
– ma anche a ciò che scriveva l’anno prima di pronunciare la nostra conferenza. Nella celebre prefazione
all’edizione americana dell’Anti-Edipo di Deleuze e Guattari Foucault scriveva che i due autori
esprimevano una così radicale critica dei sistemi di potere da tentare addirittura di «neutralizzare gli effetti di
potere legati al loro discorso», lasciando per lo più incerto se tale tentativo fosse fatuo oppure meritevole di
essere perseguito.

Nella conferenza di Berkeley pronunciata a un anno dalla morte e contenuta nella seconda parte di questa
nuova edizione italiana di Che cos’è la critica?, Foucault torna sul tema, proponendo una distinzione tra
l’ontologia formale, animata dalle classiche domande relative a “che cos’è la verità?” o “come si può
raggiungere la verità?” e un’altra forma di ontologia, un’“ontologia storica” rivolta alla contemporaneità e
che si pone domande più misurate come “qual è l’obiettivo della nostra attività filosofica nella misura in cui
apparteniamo alla nostra attualità?” (p. 77). Questa biforcazione all’interno dell’ontologia è, così come
l’intero problema dell’Aufklärung e della critica, di nuovo un’eredità kantiana e sembra fare eco a quel
celebre adagio della Critica della ragion pura in cui Kant invitava a rinunciare al nome “orgoglioso di
ontologia” per fare posto a quello, più modesto, di “analitica dell’intelletto puro”. Un’ontologia storica è
quella a cui Foucault mira; un’ontologia capace di contestare le sue stesse pretese ontologiche. In altri
termini, una critica capace di dislocarsi anche rispetto a se stessa.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



