DOPPIOZERO

Foucault negli interstizi del potere

Michele Ricciotti
2 Gennaio 2025

All’inizio di Les mots et les choses Foucault scriveva che, per laragione classica, il folle € I’'uomo delle
“somiglianze selvagge’, colui che ravvisa analogie la dove la ragione imporrebbe di individuare nient’ altro
che differenze. Ai sistemi di “assoggettamento” dei folli, come e noto, Foucault aveva gia dedicato
un’importante operanel 1961. Nasceva li un’ attitudine critica peculiare del metodo foucaultiano, finalizzata
non tanto a contestare questo o quel sistemadi potere, quanto a scavare tra gli interstizi del potere in quanto
tale.

La questione della critica diventera oggetto esplicito di riflessione nella celebre conferenza tenuta nel 1978
alla Soci été francai se de Philosophie, dalla cui lettura s ricava anzitutto che il titolo “indecente” che Foucault
avevainiziamente pensato di darle era”Che cos e l’illuminismo?’, con un chiaro omaggio a testo di

Kant attorno a cui, nel corso della conferenza, Foucault non cessamai di orbitare. |l titolo scelto per la
pubblicazione francese postuma sara invece Qu'est-ce que la critique? e proprio con il titolo Che cos' é la
critica? viene ora pubblicato in una nuova edizione italiana (prima era stato pubblicato in [Hluminismo e
critica, acuradi P. Napoli, Donzelli, Roma 1997), arricchita dal testo del manoscritto foucaultiano, che
completail discorso effettivamente pronunciato dal filosofo francese, e da alcuni interventi tenuti da Foucault
all’universitadi Berkeley in California, raccolti, nella seconda parte del volume, sotto il titolo “La cultura di
s&” (M. Foucault, Che cos élacritica?, acuradi A. Di Gesu e M. Polleri, introduzione e apparato critico di
D. Lorenzini e A. |. Davidson, DeriveApprodi, Bologna 2024).

Esiste lacriticad arte, lacriticaletteraria e cinematografica. Ancora, ci sono critici musicali e critici
gastronomici. Ma esiste la critica qua talis? Nel corso degli anni ’ 70 Foucault aveva gia mostrato come la
critica, rivoltaai dispositivi di potere, possa produrre un dislocamento rispetto atali sistemi di
assoggettamento. Nella conferenza del 1978, pero, egli sembrarivolgersi ala questione del potere non
soltanto come dispositivo rivolto alla“ governamentalizzazione”, ma come sistema di produzione di senso. In
questa conferenza pit chein atri testi foucaultiani la partitasi gioca sul campo di quella che Enrico Redadlli,
in un saggio del 2011, ha chiamato la* semiotica del potere” (E. Redaelli, L’ incanto del dispositivo. Foucault
dalla microfisica alla semiotica del potere, Ets, Pisa 2011). Potremmo porre la questione con una domanda
che ha a sua volta unalunga vicissitudine post-foucaultiana: che cos & un dispositivo? E soltanto cid che
produce assoggettamento politico o € ogni movimento di desoggettivazione e risoggettivazione? In altri
termini: e qual cosa che riguarda soltanto il funzionamento del potere comunemente inteso oppure investe il
potere come meccanismo di produzione di senso? E se € vero questo secondo corno della questione, la critica
non dovrarivolgersi anzitutto al linguaggio? E per sottoporre acriticail linguaggio, la critica deve essere
fuori o dentro il linguaggio? Foucault risponde: «la critica il movimento attraverso il quale il soggetto si da
il diritto di interrogare la verita sui suoi effetti di potere eil potere sui suoi discors di verita» (p. 37). Gia, ma
chi éil soggetto che si arrogatale diritto? Non e forse anch’ esso un “effetto di potere”?

Non bisogna cadere nell’illusione secondo cui il potere s “applicherebbe” adei soggetti giabelli e formati: il
potere produce assoggettamento in tanto e per quel tanto che produce soggettivazione. Esso crea soggetti eli
crea sullabase di pratiche di archiviazione, di scrittura: non esiste |’ oggetto “ popolo” e poi lasua
organizzazione politica, il popolo nasce nel momento in cui nasce una demo-grafia (Redaelli 2011, p. 135).


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/foucault-negli-interstizi-del-potere
https://test.doppiozero.com/michele-ricciotti
https://www.doppiozero.com/lessico-foucault-interstizio
https://deriveapprodi.com/libro/che-cose-la-critica/#inside

¥ FET Al

Foucault ha sempre insistito sul fatto che il metodo critico-archeologico non € larisalita verso un’ origine
individuata come causa del prodursi di ordini discorsivi, e anchein Che cos e la critica? lo ribadisce: «in tali
analis non s tratta di riportare a una causa un insieme di fenomeni derivati, madi rendere intelleggibile una
positivita singolare in cio che hadi singolare» (p. 54). E in questo gesto che I’ indagine di Foucault

s riannoda a quelladi Kant. Foucault assume pienamente |’ istanza della critica kantiana integrata

dal progetto della sua Aufklérung, quello di «conoscere la conoscenza» (p. 40), e poco importa che in Kant

I” autonomia della conoscenza e della volonta si manifesti in tutt’ altro che nella disobbedienza ai sovrani. |1
“disassoggettamento” prodotto dalla critica kantiana non e la contestazione di questa o quellaforma politica,
ma lapresadi distanzadai dispositivi che producono verita. Lo “stato di minoritd” dacui I’illuminismo hail
compito di farci uscire € I’'immersionein un reticolo di effetti di veritadi cui si e perso di vistail contenuto
storico. Seil potere st manifestain effetti di verita, in creazioni di senso, allorail compito dellacriticae
guello di “evenemenzializzare” (p. 49) tali verita, di disvelarne I'infondatezza restituendole alla contingenza
che éloro propria. Non ¢’ é niente di piu distante da Foucault della semplice contestazione del “sistema’,
come se il potere fosse una sostanza immobile e la critica fosse rivolta a contenuti determinati che di tale
sostanza sarebbero |’ espressione.

Ritorna qui ladomanda circal’ ulteriore dislocazione che una critica davvero radicale dovrebbe poter operare.
Seil potere € un dispositivo di produzione di senso, cosa ci garantisce che la stessa critica non

agisca come espressione del potere? Per portare la criticafino in fondo non é forse necessario
“evenemenzializzare” la stessa critica? Non € 1o stesso metodo critico-geneal ogi co-archeol ogico produttore
di senso, di determinati effetti di veritae quindi, in ultimaanalisi, una pratica di assoggettamento? La

critica produce si una desoggettivazione dagli effetti di veritadel dispositivo che € oggetto della critica, ma



chi garantisce che tale desoggettivazione non corrisponda a una risoggettivazione, alla sottomissione ad un
altro sistemadi potere, con i suoi effetti di veritaarbitrari e infondati tanto quanto i precedenti? Foucault non
pone mai la questione in maniera cosi diretta, malaconferenzadel ’ 78 € probabilmenteil luogo in cui il suo
invito a porla suona come quanto mai pressante. La riflessione foucaultiana sembra qui riagganciarsi ad
alcune delle intuizioni dell’ Archeologia del sapere —ladove ogni enunciato veniva considerato come un
evento, come |’ emersione spontanea da un reticolo di pratiche che ne costituivano le condizioni di possibilita
—maanche acio che scriveval’ anno primadi pronunciare la nostra conferenza. Nella celebre prefazione

al’ edizione americana dell’ Anti-Edipo di Deleuze e Guattari Foucault scriveva chei due autori

esprimevano una cosi radicale critica dei sistemi di potere datentare addirittura di «neutralizzare gli effetti di
potere legati a loro discorso», lasciando per 10 piu incerto se tale tentativo fosse fatuo oppure meritevole di
essere perseguito.

Nella conferenza di Berkeley pronunciata a un anno dalla morte e contenuta nella seconda parte di questa
nuova edizioneitaliana di Che cos € la critica?, Foucault torna sul tema, proponendo unadistinzione tra

I” ontologia formale, animata dalle classiche domande relative a“che cos € laverita?’ 0 “come si puo
raggiungere laverita?’ e un’atraformadi ontologia, un’“ontologia storica’ rivolta alla contemporaneita e
che s pone domande piu misurate come “qual €I’ obiettivo della nostra attivita filosofica nellamisurain cui
apparteniamo alla nostra attualita?’ (p. 77). Questa biforcazione al’ interno dell’ ontologia €, cosi come
I"intero problema dell’ Aufklérung e della critica, di nuovo un’ eredita kantiana e sembrafare eco a quel
celebre adagio della Critica della ragion pura in cui Kant invitavaarinunciare al nome “orgoglioso di
ontologia’ per fare posto aquello, piu modesto, di “analitica dell’intelletto puro”. Un’ ontologia storica
quellaacui Foucault mira; un’ ontologia capace di contestare le sue stesse pretese ontologiche. In altri
termini, unacritica capace di dislocarsi anche rispetto a se stessa.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

T TN WG i, A e i D
A : '-

‘ ‘:h_.'k_':'_ﬂ 5y iy Ll

AL & Re " Dn BT Aoy adtengs |

Musmie yogolosy

®Derive
Approdi

Michel Foucault

Che cos’e
la critica?

‘_._ f:’:"""""_'_

-nh\- :-s.r-mu-l.u.l :
‘h-m—i J_,h A
(e ] i

Lm%\)*Jm. Hsu asr .‘

(] ,|:-_.|-.-|.-
R

materialism



