
 

Il possibile è nel limite 
Ugo Morelli
4 Gennaio 2025

Ma chi siamo? Questi quattro gatti che si ostinano a farsi venire l’ulcera, derisi o vittime dell’indifferenza dei
contemporanei, Cassandre senza audience, impegnati a segnalare che la follia del nostro tempo riguardo alla
crisi ambientale, climatica e di vivibilità sul pianeta Terra ci porta all’autodistruzione? Noi tapini che
rischiamo persino di fornire assoluzione a chi leggendoci ritiene di aver risolto il problema per la sola
adesione formale all’ideologia ambientalista? Qui ci mettiamo insieme in alcuni, noti a doppiozero, come fan
e assidui contributori: da Matteo Meschiari a Maurizio Corrado; da Amitav Ghosh a Elizabeth Kolbert; da
Paolo Vidali a Mauro Barberis; da molti altri che non cito in questo contributo, a me stesso che scrivo.

Siamo quelli che sono convinti di dover scegliere a fronte della questione: se si tratti di estrarre e catturare
ancora qualche risorsa presunta risolutiva, o invece di scoprire finalmente che siamo parte del tutto da cui
dipende la nostra stessa esistenza, affrontando quella che Ghosh definisce la grande cecità. Una scelta che fa,
forse, la differenza nell’affrontare la nostra condizione umana attuale sulla Terra. Quella condizione di noi
terrestri è la nostra territà come la chiama giustamente Matteo Meschiari anche nell’introduzione al libro di
Maurizio Corrado, Pleistocity. Frammenti di un discorso ecologico, Terracqua, Reggio Calabria 2024. Con il
suo originale e pungente stile narrativo, Meschiari scrive: “Il Tribunale della Storia, chiamiamolo così, è uno
strano miscuglio di consapevolezza e di senno di poi, di ramanzine e di buoni propositi. In ogni caso la sua
efficacia è uguale a zero, tranne per una cosa: fare la lista di chi ci aveva visto giusto nonostante la nebbia
sociale, nonostante la cortina ideologica e il perbenismo del suo tempo.”

Secondo Meschiari il libro di Corrado è una zattera di carta con cinquanta candele sopra. Ci sono luoghi e
persone, foreste e case possibili, oggetti e utopie dell’adesso-qui. In posizione lontana tanto dalla folla dei
ciechi quanto dalla folla dei profeti porta avanti un discorso necessariamente inattuale su cosa voglia dire
pensare, immaginare e raccontare un pianeta in crisi, una Terra colonizzata, un’umanità tossica. Facendolo,
però, fa l’unica cosa che permette davvero di distinguere la luce meditativa di una candela da quella elettrica
sparata in faccia al prigioniero: indicare un dopo, una via d’uscita, un appiglio di salvezza. I pezzi che
compongono questa raccolta di visioni e di idee non sono nati nella poetica fiacca del warning e della
denuncia, non dicono l’ovvio per collezionare pacche sulle spalle. Al contrario, sembrano estrarre dalla
Biblioteca di Babele dell’Antropocene tutto quello che può funzionare come un antidoto ai discorsi tossici
tanto degli integrati quanto degli apocalittici. Questo libro parla insomma di territà, del nostro essere in
relazione con un pianeta reale e immaginato da decine di migliaia di anni. Per Maurizio Corrado è il divenire
il processo a cui volgersi per partecipare al flusso del vivente e finalmente scegliere le condizioni per farne
parte e non per dominarlo prometeicamente. C’è una concezione del mondo che vede nel divenire del mondo
il destino comune a tutto ciò che esiste. Intorno al filo rosso che lega Eraclito, Bruno, Bergson e pochi altri
tra i filosofi, – quelli che Rocco Ronchi colloca nel “canone minore” –, ma molti altri tra mistici, musicisti e
artisti, si troveranno argomentazioni, indizi e approfondimenti utili per la comprensione della nostra
condizione. Va detto che quella del divenire non è affatto una condizione comoda, tutt’altro, implica un
distacco costante inevitabile da ciò che amiamo e da ciò a cui ci abituiamo, una continua rimessa in
discussione che può risultare lancinante e spossante, è un cammino fatto di continue morti e resurrezioni;
implica essere non avere; ci vuole forza, volontà, desiderio. Cervello gambe e occhi sempre aperti.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-possibile-e-nel-limite
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli


Divenire terrestri dovrebbe essere il nostro obiettivo. Invece insistiamo con la centralità umana e non
vediamo, o meglio non vogliamo vedere. Quello che non vogliamo vedere è che si è rotta la cornice. Noi
umani ragioniamo e ci comportiamo per schemi o cornici. Ogni nostra azione o scelta si sviluppa in una
cornice che influenza atteggiamenti e comportamenti. La cornice è un’opportunità e un vincolo, in quanto ci
rassicura ma è allo stesso tempo difficile pensare al di fuori di essa e concepire l’innovazione. Abbiamo
cambiato nel tempo una cornice con un’altra, come quando siamo passati dalla convinzione o cornice che la
Terra fosse al centro del sistema solare, a una cornice eliocentrica della nostra casa comune. Oggi viviamo un
tempo in cui abbiamo evidenze per sostenere che la cornice generale in base alla quale abbiamo costruito il
nostro modello di vita e di sviluppo si è rotta e un intero modello di pensiero e azione è fallito. Quel modello
era, e tuttora è, basato su una rimozione del limite con la relativa convinzione che tutto è possibile per la
specie umana, compreso violare le leggi essenziali della vita sulla Terra. Appare sempre più chiaro che le
possibilità effettive che abbiamo sono nel limite e solo ponendo il limite a paradigma di una nuova cornice è
possibile una vivibilità presente e futura per la nostra specie. Il limite non è il vincolo: mentre quest’ultimo è
uno stato e riguarda una condizione superabile, creando le opportune soluzioni, il limite è una condizione
costitutiva imprescindibile di ogni scelta e azione. A non avere limiti è sola la presunta onnipotenza degli dèi.
Ammettere il limite come condizione comporta per noi la necessità di elaborare una ferita narcisistica, cioè
mettere in discussione un modello di vita e di sviluppo che ha caratterizzato la storia di homo e donna
sapiens. Significa affrontare una trasformazione difficile che comporta, appunto, l’elaborazione di una ferita
profonda. Tutta la mitologia ha un’impronta prometeica e con le grandi narrazioni che noi stessi abbiamo
prodotto ci siamo collocati e ci collochiamo sopra le parti nel sistema vivente. Riconoscere che siamo parte
del tutto con delle distinzioni specie specifiche come ogni specie, significa dimensionarsi a un livello che
deve necessariamente dismettere la convinzione che tutto quello che c’è è stato fatto per noi. Un
dimensionamento che è vissuto come un ridimensionamento comporta una ferita nel narcisismo per una
specie che si è vissuta e si vive come superiore e centrale. Un’evoluzione autodistruttiva o generativa di un
nuovo modo di essere e di vivere dipende dalle modalità e dagli esiti dell’elaborazione di quella ferita. È il
nostro attuale bivio di specie: continuare con un’elaborazione paranoide o cercare e sostenere
un’elaborazione generativa della finitudine.

L’ambiente da cui dipendiamo può divenire la fonte di sollecitazione della nostra aggressività appropriativa e
distruttiva nel momento in cui scarichiamo paranoicamente la nostra angoscia da finitudine per affermare ad
ogni costo una continuità che sappiamo essere impossibile. Intorno a noi vi sono le cose del mondo che
divengono oggetto del nostro abuso da estrazione, e mostriamo di perseverare in quella direzione, nonostante
le evidenze. Quello stesso ambiente potrebbe divenire il luogo della nostra coevoluzione col sistema vivente.
Ma per ora prevalgono le scelte estrattive e distruttive, accompagnate dalla negazione sistematica, con le
conseguenze di un’appropriazione diseguale e iniqua, l’ingiustizia sociale diffusa e l’impoverimento di una
parte sempre più elevata di popolazioni. Paolo Vidali, nel suo ultimo libro, [La negazione ecologica. Perché
sappiamo tutto dell’emergenza ambientale e facciamo finta di niente, Mimesis, Milano-Udine 2024], esplora
con dovizia di particolari il “negazionismo ecologico”, distinguendolo opportunamente dal processo psichico
della negazione.   



La quantità e la qualità dei dati disponibili non permettono più di negare la drammatica evidenza della crisi
ambientale e climatica, che meglio sarebbe chiamare crisi di vivibilità. Eppure i nostri comportamenti,
collettivi e individuali, non sono all’altezza della gravità della situazione. Quali sono le ragioni (logiche,
biologiche, etiche, comportamentali) di questo “negazionismo ecologico”?  Vidali sostiene che l’incapacità di



trasformare la nostra conoscenza in azione mostra che affrontare l’emergenza ambientale richiede
un’autentica rivoluzione culturale. Quello che però non vogliamo riconoscere è che la consapevolezza in
nessun modo basta a noi umani per cambiare comportamenti. Siamo immersi in quello che due scienziati e
un filosofo hanno recentemente chiamato “il punto cieco” [A. Frank, M. Gleiser, E. Thompson, Il punto cieco
. Perché la scienza non può ignorare l’esperienza umana, Einaudi; Torino 2024]. Il fallimento nell’affrontare
il cambiamento climatico nasce dall’idea che la Terra consista solo di cose oggettivabili, e che l’azione
umana vada diretta da valori solo quantificabili. Ecco il punto cieco. Al centro della scienza come la
conosciamo c’è qualcosa che non vediamo ma che la rende possibile: è l’esperienza diretta e corporea. Allo
stesso modo il punto cieco è una parte diretta della retina che non contiene recettori per la luce; è un buco
visivo che non percepiamo perché il cervello recepisce le informazioni anche dall’occhio opposto; eppure
senza questa essenza invisibile non potrebbe esserci presenza visibile. L’esperienza diretta e corporea ci dice
che essere consapevoli di qualcosa che ha conseguenze indesiderabili per noi non vuol dire cambiare
comportamento rispetto a quella cosa. Anzi, spesso, il massimo della consapevolezza comporta negazione e
oblio. Solo l’azione può essere all’origine del cambiamento. Per questo ci vorrà ben altro che la
consapevolezza per affrontare la crisi di vivibilità in cui siamo immersi e che comporta il rischio di
estinzione per la nostra specie.

Forse in primo luogo ci vorrà un salto di specie, di natura educativa, orientato a una inedita narrazione di noi
stessi. Ci vorrà un impegno a non consegnarsi a quel conformismo a cui tendiamo in base al quale “quello
che si vede è l’unica cosa che c’è”. Il premio Nobel Daniel Kahneman definisce con la sigla WYSIATI
quell’atteggiamento [what you see is all there is]. Pur di non modificare le nostre consuetudini cognitive,
siamo spesso portati a non allargare l’orizzonte, a limitarci al presente visibile, a cancellare l’invisibile delle
relazioni ecosistemiche per concentrarci su meccanismi rodati ma fuorvianti.

Ci vorrà forse un nuovo alfabeto di cui un esempio è il tentativo di Elizabeth Kolbert, Alfabeto di un pianeta
da salvare, illustrato da Wesley Allsbrook, Neri Pozza Editore, Vicenza 2024. L’autrice di La sesta
estinzione (2006) è una delle più importanti giornaliste e divulgatrici scientifiche, voce fondamentale del
dibattito sulla crisi ambientale e climatica, il problema più urgente del mondo.   



L’autrice riconosce che i cambiamenti climatici sono refrattari a ogni narrazione, ma allo stesso tempo ritiene
necessario fare il punto su ciò che sta accadendo, in quanto milioni di vite sono in pericolo insieme a milioni
di specie. Il problema fondamentale è che ci siano decisioni da prendere ma non è chiaro chi di preciso sia in
grado di farlo e chi le prenderà.
Dalla A di Arrhenius, lungimirante genio svedese che ipotizzò il ruolo dell'anidride carbonica nelle
glaciazioni, alla Z di punto zero del cambiamento climatico, individuato nella diga di Hoover sul fiume
Colorado, ormai da anni in preda a un'insostenibile siccità, passando per la E di elettrificare tutto, una delle
strategie immediatamente disponibili per ridurre le emissioni, la X di xenofobia, aggravata dalle migrazioni
climatiche, la U di uragani e la H di hi-tech, Elizabeth Kolbert illustra e condensa in ventisei piccoli saggi
alcune delle cose più importanti da sapere sul cambiamento climatico. L’autrice, oltre un crudo esame di
realtà, si occupa anche dei tentativi di generare innovazioni come quella dell'Alia, il primo aereo
completamente elettrico, o la storia della COP, la Conference of Parties, che si tiene annualmente dal 1997
per discutere dell'implementazione di trattati ambientali internazionali; e poi ancora di come la
decarbonizzazione sia in grado di creare posti di lavoro o del perché il leapfrogging sia l'unico modo per i
paesi emergenti di continuare a svilupparsi senza passare per i combustibili fossili.

Un nuovo alfabeto probabilmente non potrà bastare se non si tenta la via, con altri codici, del re-incanto del
mondo, come del resto è indicato negli auspici del lavoro di Maurizio Corrado. A risuonare, da un altro
vertice, con quell’indicazione è Mauro Barberis, col suo L’incanto del mondo. Un’introduzione al pluralismo



, Meltemi, Milano 2024.

Barberis parte dai nostri incubi, quelli che ci visitano ogni giorno, dal riscaldamento globale, alle migrazioni,
alla digitalizzazione, alla triade populismo-nativismo-fondamentalismo, alla guerra, per giungere a proporre
il rimedio del pluralismo per stabilire un rapporto positivo con la complessità, in quanto “la varietà è tanto
bella da riscattare tutto il dolore che produce”. Si tratta allora di seguire gli insegnamenti di Max Weber
sull’esame di realtà che ci porta a riconoscere che qualcosa può essere vero senza essere bello, né sacro, né
buono, o gli insegnamenti di Eraclito che sostiene che “la giustizia è conflitto”. Pluralismo è proposto da
Barberis come “il nome più adatto, perché meno usurato del novecentesco ‘democrazia’, per l’unico modus
vivendi possibile fra valori differenti”. Dopo aver analizzato i primi quattro valori e costrutti di cui si
combina il libro, la giustizia, i diritti, la democrazia e la libertà, l’autore si rivolge nell’ultima parte del libro
al pluralismo. L’ex ergo del capitolo, non senza motivo, di Ludwig Wittgenstein, è: “Vi insegnerò
differenze”. Il pluralismo culturale, il pluralismo politico e il pluralismo dei valori compongono un mosaico
delle differenze, il cui riconoscimento è condizione di base per ogni attraversamento delle crisi in cui siamo
immersi. Il pluralismo si propone come rimedio alle opposte semplificazioni e a sua volta richiede di essere
sottoposto a una costante vigilanza che passa solo attraverso l’azione: “sporcati le mani, moltiplica i



bilanciamenti, contempera più valori possibili, rispetto a tutte le differenze, varietà, sfumature che
compongono la vita umana”. Questi suggerimenti valgono tanto più nell’era digitale che, nella tripartizione
dell’autore, segue all’epoca dell’oralità e a quella della scrittura. La necessità di fondo che mai come oggi
dovrebbe caratterizzare il nostro atteggiamento, per cercare il possibile nel limite, è fare in modo che i valori
restino divisivi e conflittuali, conservando quella dimensione tragica che hanno sempre avuto. Secondo
Barberis anche in questo, dopotutto, deve consistere il re-incanto del mondo. Heinz von Foerster avrebbe
proposto il suo principio etico fondamentale: “agisci per moltiplicare le possibilità”.     

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

