DOPPIOZERO

|| possibile e nel limite

Ugo Morélli
4 Gennaio 2025

Ma chi slamo? Questi quattro gatti che si ostinano afarsi venire |’ ulcera, derisi o vittime dell’ indifferenza dei
contemporanei, Cassandre senza audience, impegnati a segnalare che lafolliadel nostro tempo riguardo alla
cris ambientale, climatica e di vivibilita sul pianeta Terra ci portaall’ autodistruzione? Noi tapini che
rischiamo persino di fornire assoluzione a chi leggendoci ritiene di aver risolto il problema per la sola
adesione formale all’ ideologia ambientalista? Qui ci mettiamo insieme in alcuni, noti a doppiozero, come fan
e assidui contributori: daMatteo Meschiari a Maurizio Corrado; da Amitav Ghosh a Elizabeth Kolbert; da
Paolo Vidali a Mauro Barberis; damolti altri che non cito in questo contributo, a me stesso che scrivo.

Siamo quelli che sono convinti di dover scegliere afronte della questione: se si tratti di estrarre e catturare
ancora qualche risorsa presunta risolutiva, o invece di scoprire finalmente che siamo parte del tutto da cui
dipende la nostra stessa esistenza, affrontando quella che Ghosh definisce la grande cecita. Una scelta che fa,
forse, ladifferenza nell’ affrontare la nostra condizione umana attuale sulla Terra. Quella condizione di noi
terrestri e lanostra territa come la chiama giustamente Matteo Meschiari anche nell’introduzione al libro di
Maurizio Corrado, Pleistocity. Frammenti di un discorso ecologico, Terracqua, Reggio Calabria 2024. Conil
suo originale e pungente stile narrativo, Meschiari scrive: “Il Tribunale della Storia, chiamiamolo cosi, € uno
strano miscuglio di consapevolezza e di senno di poi, di ramanzine e di buoni propositi. In ogni caso lasua
efficacia & uguale a zero, tranne per una cosa: fare lalista di chi ci avevavisto giusto nonostante la nebbia
sociale, nonostante la cortinaideologica e il perbenismo del suo tempo.”

Secondo Meschiari il libro di Corrado e una zatteradi carta con cinquanta candele sopra. Ci sono luoghi e
persone, foreste e case possibili, oggetti e utopie dell’ adesso-qui. In posizione lontana tanto dallafolla dei
ciechi quanto dallafolladel profeti portaavanti un discorso necessariamente inattuale su cosa vogliadire
pensare, immaginare e raccontare un pianetain crisi, una Terra colonizzata, un’ umanitatossica. Facendolo,
pero, fal’ unica cosa che permette davvero di distinguere laluce meditativa di una candela da quella elettrica
sparatain facciaal prigioniero: indicare un dopo, unavia d' uscita, un appiglio di salvezza. | pezzi che
compongono questa raccolta di visioni e di idee non sono nati nella poetica fiacca del warning e della
denuncia, non dicono I’ ovvio per collezionare pacche sulle spalle. Al contrario, sembrano estrarre dalla
Biblioteca di Babele dell’ Antropocene tutto quello che puo funzionare come un antidoto ai discorsi tossiCi
tanto degli integrati quanto degli apocalittici. Questo libro parlainsommadi territa, del nostro esserein
relazione con un pianeta reale e immaginato da decine di migliaiadi anni. Per Maurizio Corrado €l divenire
il processo acui volgersi per partecipare a flusso del vivente e finalmente scegliere le condizioni per farne
parte e non per dominarlo prometeicamente. C' € una concezione del mondo che vede nel divenire del mondo
il destino comune atutto cio che esiste. Intorno al filo rosso che lega Eraclito, Bruno, Bergson e pochi altri
trai filosofi, — quelli che Rocco Ronchi collocanel “canone minore” —, mamolti altri tramistici, musicisti e
artisti, si troveranno argomentazioni, indizi e approfondimenti utili per la comprensione della nostra
condizione. Va detto che quella del divenire non e affatto una condizione comoda, tutt’ altro, implica un
distacco costante inevitabile da cio che amiamo e dacio acui ci abituiamo, una continuarimessain
discussione che puo risultare lancinante e spossante, € un cammino fatto di continue morti e resurrezioni;
implica essere non avere; ci vuole forza, volonta, desiderio. Cervello gambe e occhi sempre aperti.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-possibile-e-nel-limite
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli

Divenire terrestri dovrebbe essere il nostro obiettivo. Invece insistiamo con la centralitd umana e non
vediamo, o meglio non vogliamo vedere. Quello che non vogliamo vedere € che si e rottala cornice. Noi
umani ragioniamo e ci comportiamo per schemi o cornici. Ogni nostra azione o scelta s sviluppain una
cornice che influenza atteggiamenti e comportamenti. La cornice e un’ opportunita e un vincolo, in quanto ci
rassicurama e allo stesso tempo difficile pensare al di fuori di essa e concepire |’ innovazione. Abbiamo
cambiato nel tempo una cornice con un’ altra, come quando siamo passati dalla convinzione o cornice che la
Terrafosse a centro del sistema solare, a una cornice eliocentrica della nostra casa comune. Oggi viviamo un
tempo in cui abbiamo evidenze per sostenere che la cornice generale in base alla quale abbiamo costruito il
nostro modello di vitae di sviluppo si € rotta e un intero modello di pensiero e azione € fallito. Quel modello
era, e tuttora €, basato su unarimozione del limite con larelativa convinzione che tutto é possibile per la
specie umana, compreso violare le leggi essenziali dellavitasulla Terra. Appare sempre piu chiaro chele
possibilita effettive che abbiamo sono nel limite e solo ponendo il limite a paradigmadi una nuova cornice e
possibile una vivibilita presente e futura per la nostra specie. Il limite non €il vincolo: mentre quest’ ultimo é
uno stato e riguarda una condizione superabile, creando le opportune soluzioni, il limite e una condizione
costitutivaimprescindibile di ogni scelta e azione. A non avere limiti € solala presunta onnipotenza degli déi.
Ammettere il limite come condizione comporta per noi lanecessita di elaborare unaferita narcisistica, cioe
mettere in discussione un modello di vita e di sviluppo che ha caratterizzato la storia di homo e donna
sapiens. Significa affrontare unatrasformazione difficile che comporta, appunto, I’ elaborazione di unaferita
profonda. Tuttala mitologia ha un’impronta prometeica e con le grandi narrazioni che noi stessi abbiamo
prodotto ci siamo collocati e ci collochiamo soprale parti nel sistema vivente. Riconoscere che siamo parte
del tutto con delle distinzioni specie specifiche come ogni specie, significadimensionarsi aun livello che
deve necessariamente dismettere la convinzione che tutto quello che ¢’ e é stato fatto per noi. Un
dimensionamento che e vissuto come un ridimensionamento comporta una ferita nel narcisismo per una
specie che si e vissuta e si vive come superiore e centrale. Un’ evoluzione autodistruttiva o generativa di un
nuovo modo di essere e di vivere dipende dalle modalita e dagli esiti dell’ elaborazione di quellaferita. E il
nostro attuale bivio di specie: continuare con un’ elaborazione paranoide o cercare e sostenere

un’ elaborazione generativa della finitudine.

L’ ambiente da cui dipendiamo pud divenire lafonte di sollecitazione della nostra aggressivita appropriativa e
distruttivanel momento in cui scarichiamo paranoicamente la nostra angoscia da finitudine per affermare ad
ogni costo una continuita che sappiamo essere impossibile. Intorno a noi vi sono le cose del mondo che
divengono oggetto del nostro abuso da estrazione, e mostriamo di perseverare in quella direzione, nonostante
le evidenze. Quello stesso ambiente potrebbe divenire il luogo della nostra coevoluzione col sistema vivente.
Ma per ora prevalgono le scelte estrattive e distruttive, accompagnate dalla negazione sistematica, con le
conseguenze di un’ appropriazione diseguale e iniqua, I’ ingiustizia sociale diffusa e I’impoverimento di una
parte sempre piu elevata di popolazioni. Paolo Vidali, nel suo ultimo libro, [La negazione ecologica. Perché
sappiamo tutto dell’ emergenza ambiental e e facciamo finta di niente, Mimesis, Milano-Udine 2024], esplora
con doviziadi particolari il “negazionismo ecologico”, distinguendolo opportunamente dal processo psichico
dellanegazione.



PAOLO VIDALI
LA NEGAZIONE ECOLOGICA

PERCHE SAPPIAMO TUTTO DELL'EMERGENZA AMBIENTALE
E FACCIAMO FINTA DI NIENTE

Laquantitae laqualitade dati dlsponl bili non permettono piu di negare la drammatica evidenza della crisi
ambientale e climatica, che meglio sarebbe chiamare crisi di vivibilitd. Eppurei nostri comportamenti,
collettivi eindividuali, non sono al’ altezza della gravita della situazione. Quali sono le ragioni (logiche,
biologiche, etiche, comportamentali) di questo “negazionismo ecologico’? Vidali sostiene che |’ incapacita di



trasformare la nostra conoscenza in azione mostra che affrontare I’ emergenza ambiental e richiede

un’ autenticarivoluzione culturale. Quello che perd non vogliamo riconoscere € che la consapevolezzain
nessun modo basta a noi umani per cambiare comportamenti. Siamo immersi in quello che due scienziati e
un filosofo hanno recentemente chiamato “il punto cieco” [A. Frank, M. Gleiser, E. Thompson, Il punto cieco
. Perché la scienza non puo ignorare |’ esperienza umana, Einaudi; Torino 2024]. 1l fallimento nell’ affrontare
il cambiamento climatico nasce dall’ idea che la Terra consista solo di cose oggettivabili, e che |’ azione
umana vada diretta da valori solo quantificabili. Ecco il punto cieco. Al centro della scienzacome la
conosciamo ¢’ e qual cosa che non vediamo ma che larende possibile: € I’ esperienza diretta e corporea. Allo
stesso modo il punto cieco € una parte diretta della retina che non contiene recettori per laluce; e un buco
visivo che non percepiamo perché il cervello recepisce le informazioni anche dall’ occhio opposto; eppure
senza questa essenza invisibile non potrebbe esserci presenzavisibile. L’ esperienza diretta e corporeaci dice
che essere consapevoli di qual cosa che ha conseguenze indesiderabili per noi non vuol dire cambiare
comportamento rispetto a quella cosa. Anzi, spesso, il massimo della consapevol ezza comporta negazione e
oblio. Solo I’ azione puo essere all’ origine del cambiamento. Per questo ci vorraben atro che la
consapevolezza per affrontare lacrisi di vivibilitain cui siamo immersi e che comportail rischio di
estinzione per la nostra specie.

Forsein primo luogo ci vorra un salto di specie, di natura educativa, orientato a unainedita narrazione di noi
stessi. Ci vorra un impegno anon consegnarsi aquel conformismo a cui tendiamo in base al quale “quello
ches vedeel’unicacosachec’e’. Il premio Nobel Daniel Kahneman definisce con lasiglaWY SIATI
guell’ atteggiamento [what you seeisall thereis]. Pur di non modificare le nostre consuetudini cognitive,
siamo spesso portati anon allargare I’ orizzonte, alimitarci a presente visibile, acancellare I'invisibile delle
relazioni ecosistemiche per concentrarci su meccanismi rodati mafuorvianti.

Ci vorraforse un nuovo alfabeto di cui un esempio € il tentativo di Elizabeth Kolbert, Alfabeto di un pianeta
da salvare, illustrato da Wesley Allsbrook, Neri Pozza Editore, Vicenza 2024. L’ autrice di La sesta
estinzione (2006) e unadelle piu importanti giornaliste e divulgatrici scientifiche, voce fondamental e del
dibattito sullacrisi ambientale e climatica, il problema piu urgente del mondo.



Dall'autrice Premio Pulitzer de
La sesta estinzione

ELIZABETH
KOLBERT

ALFABETO PER
UN PIANETA
DA SALVARE

e S ——

llustrato da
Wesley Allsbrook

L’ autrice riconosce che i cambiamenti climatici sono refrattari a ogni narrazione, maallo stesso tempo ritiene
necessario fareil punto su cio che sta accadendo, in quanto milioni di vite sono in pericolo insieme a milioni
di specie. Il problema fondamentale € che ci siano decisioni da prendere ma non e chiaro chi di preciso siain
grado di farlo e chi le prendera.

DalaA di Arrhenius, lungimirante genio svedese cheipotizzo il ruolo dell'anidride carbonicanelle
glaciazioni, allaZ di punto zero del cambiamento climatico, individuato nella diga di Hoover sul fiume
Colorado, ormai daanni in preda a un'insostenibile siccita, passando per la E di eettrificare tutto, unadelle
strategie immediatamente disponibili per ridurre le emissioni, la X di xenofobia, aggravata dalle migrazioni
climatiche, laU di uragani e laH di hi-tech, Elizabeth Kolbert illustra e condensain ventisel piccoli saggi
alcune delle cose pit importanti da sapere sul cambiamento climatico. L’ autrice, oltre un crudo esame di
realta, s occupa anche del tentativi di generare innovazioni come quelladell'Alia, il primo aereo
completamente elettrico, o la storia della COP, la Conference of Parties, che si tiene annualmente dal 1997
per discutere dell'implementazione di trattati ambientali internazionali; e poi ancoradi come la
decarbonizzazione siain grado di creare posti di lavoro o del perché il leapfrogging sial'unico modo per i
paesi emergenti di continuare a svilupparsi senza passare per i combustibili fossili.

Un nuovo alfabeto probabilmente non potra bastare se non si tentalavia, con altri codici, del re-incanto del
mondo, come del resto € indicato negli auspici del lavoro di Maurizio Corrado. A risuonare, da un atro
vertice, con quell’indicazione & Mauro Barberis, col suo L’incanto del mondo. Un’introduzione al pluralismo



, Meltemi, Milano 2024.

'-|.-. -l-"-

Lw me:-. St *fi:'-

w Ok

[y
L] .‘
h_,'.::"?

'..l"r “
"Mauro Barberls - ni"' >

w 'I*F |J l

Llncanto del mondo 3

Ly
p.'h ":._:

l "r

Barberis parte dai nostri incubi, quelli che ci visitano ogni giorno, dal riscaldamento globale, alle migrazioni,
alladigitalizzazione, ala triade populismo-nativismo-fondamentalismo, alla guerra, per giungere a proporre
il rimedio del pluralismo per stabilire un rapporto positivo con la complessita, in quanto “lavarieta e tanto
bella da riscattare tutto il dolore che produce’. Si tratta allora di seguire gli insegnamenti di Max Weber
sull’esame di realta che ci porta ariconoscere che qual cosa puo essere vero senza essere bello, né sacro, né
buono, o gli insegnamenti di Eraclito che sostiene che “la giustizia e conflitto”. Pluralismo e proposto da
Barberis come “il nome piu adatto, perché meno usurato del novecentesco ‘democrazia’, per I’ unico modus
vivendi possibile fravalori differenti”. Dopo aver analizzato i primi quattro valori e costrutti di cui si
combinail libro, lagiustizia, i diritti, lademocraziae laliberta, I’ autore si rivolge nell’ ultima parte del libro
al pluralismo. L’ ex ergo del capitolo, non senza motivo, di Ludwig Wittgenstein, &: “Vi insegnero
differenze’. Il pluralismo culturale, il pluralismo politico eil pluralismo dei valori compongono un mosaico
delle differenze, il cui riconoscimento e condizione di base per ogni attraversamento delle crisi in cui siamo
immersi. Il pluralismo s propone come rimedio alle opposte semplificazioni e a suavoltarichiede di essere
sottoposto a una costante vigilanza che passa solo attraverso I’ azione: * sporcati le mani, moltiplicai



bilanciamenti, contempera piu valori possibili, rispetto atutte le differenze, varieta, sftumature che
compongono lavitaumana’. Questi suggerimenti valgono tanto piu nell’ era digitale che, nellatripartizione
dell’autore, segue all’ epoca dell’ oralita e a quella della scrittura. La necessita di fondo che mai come oggi
dovrebbe caratterizzare il nostro atteggiamento, per cercare il possibile nel limite, &€ farein modo chei valori
restino divisivi e conflittuali, conservando quella dimensione tragica che hanno sempre avuto. Secondo
Barberis anche in questo, dopotutto, deve consistereil re-incanto del mondo. Heinz von Foerster avrebbe
proposto il suo principio etico fondamentale: “agisci per moltiplicare le possibilita’.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

MAURIZIO CORRADO

PEEISTOCIHNY

Frammenti di un discorso Ecolngicn

Tevvacaua

EDIZIONI



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

