
 

L’ultimo peccato di Rossini 
Cesare Galla
6 Gennaio 2025

«Io abbandonai la mia carriera musicale nel 1829; il lungo silenzio mi ha fatto perdere la potenza del
comporre, e la conoscenza degli istrumenti. Ora sono un semplice pianista di quarta classe, e quantunque
qualificatomi, come vedi, assai modestamente, i pianisti di tutte le nazioni (che mi fan festa in casa mia) mi
fanno sorda ed aspra guerra (dietro le spalle) a modo che non trovo allievi, malgrado il modico prezzo delle
mie lezioni di 20 soldi: né mi è dato produrmi, perché non richiesto; e vivo quindi, qual pianista, sotto il
pubblico flagello...»

Poche settimane dopo la trionfale prima della Petite Messe Solennelle, avvenuta a Parigi nel palazzo del
banchiere Alexis Pillet-Will la sera del 14 marzo 1864, Gioachino Rossini si dipingeva (come in questa
lettera all’amico compositore Giovanni Pacini) in maniera vittimistica, auto commiseratoria e fuorviante.
Atteggiamento singolare, ma non sorprendente: anche se i tempi più duri della forte crisi depressiva che lo
aveva attanagliato per anni erano alle spalle, la sua visione del mondo, della musica e della sua stessa
creatività ne risentivano, quanto meno accentuando la sua corrosiva ironia, spinta fino al paradosso.

La realtà era che la Petite Messe aveva rilanciato impetuosamente la sua immagine riportandolo al centro
della scena in età ormai avanzata (aveva allora 72 anni, gliene restavano da vivere quattro). L’evento si era
svolto al cospetto del gran mondo parigino (compositori, scrittori e artisti, nobili, ricchi borghesi e alti
prelati), la stessa élite assidua frequentatrice delle serate musicali che il compositore teneva da anni ogni
sabato nella sua casa parigina (e che sarebbero proseguite fino a pochi mesi prima della morte). Basti a
testimoniare il successo la testimonianza di un ascoltatore speciale come l’operista Giacomo Meyerbeer:
«Che cosa possiamo fare noi al suo confronto, noi che andiamo sempre a tastoni ed esitiamo ad ogni
momento? (...) Guardate come ha saputo creare in due mesi un mondo intero! Egli è il Giove del nostro
tempo, e ci tiene tutti nel cavo della sua mano».

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lultimo-peccato-di-rossini
https://test.doppiozero.com/cesare-galla


La dicitura iniziale sulla partitura autografa della Petite Messe Solennelle.

Un anno più tardi, dopo una nuova esecuzione sempre al palazzo Pillet-Will, finalmente il compositore si
sarebbe concesso un sorriso, scrivendo all’amico Francesco Florimo: «Mi è caro farvi noto che un mese or fa,
fu per la seconda volta eseguita dal mio amico conte Pillet-Will, e nel suo palazzo, una mia Messa. Il
credereste? I dottori parigini mi hanno classificato per questo lavoro nel numero dei savants e dei classiques.
Rossini savant! Rossini classique! (…)  Se il povero mio maestro Mattei vivesse, direbbe: “Va’ là che questa
volta Gioachino non ha disonorata la mia scuola”».

Il primo elemento di quella che diventerà la Petite Messe Solennelle risale al 1862 ed è il Kyrie, pensato
come omaggio musicale all’amico compositore Louis-Abraham Niedermeyer, scomparso l’anno precedente.
La sezione centrale, il Christe per coro senza accompagnamento, cita infatti il tema dell’Et incarnatus (parte
del Credo) di una Messa scritta dal collega nel 1849. Nel giugno 1863, a quella pagina furono aggiunti un
Gloria e un Credo, delineando così una “Piccola Messa di Gloria”, come l’aveva titolata in italiano Rossini,
cioè una composizione comprendente solo i primi tre pezzi dell’Ordinario. Il lavoro era stato portato a
termine nella villa suburbana di Passy (oggi è il XVI Arrondissement della capitale francese), il “buen retiro”
di Rossini per l’estate, costruito alla fine del decennio precedente: una dimora allora di campagna, a due passi
dal Bois de Boulogne.

Nell’autunno dello stesso anno, in vista dell’esecuzione destinata all’inaugurazione del palazzo Pillet-Will, il
compositore aggiunse le altre parti fisse della liturgia, il Sanctus e l’Agnus Dei e scrisse un Preludio religioso
affidato al pianoforte solo, destinato all’Offertorio e quindi da anteporre agli altri due pezzi. Per l’occasione
parigina – privata ma ad alto tasso di mondanità – il titolo divenne Petite Messe Solennelle. I due aggettivi
sembrano contradditori e continuano a sorprendere gli ascoltatori. In realtà, l’ossimoro è più apparente che
sostanziale e fu sempre fonte di ironico divertimento per il suo inventore. Infine, dopo la citata seconda
realizzazione, avvenuta nella primavera del 1865, fu aggiunto l’Inno eucaristico per soprano O salutaris
hostia.



La composizione di questo insolito e affascinante ultimo capolavoro si svolse dunque in un arco di tempo
piuttosto lungo, specialmente al confronto con la frenetica attività del ventennio trascorso nel mondo
operistico. Ma non fu l’unica interruzione del “silenzio creativo” seguìto al Guillaume Tell. Nonostante le
malattie e la crisi depressiva, grazie anche all’amorevole assistenza della sua seconda moglie, Olympe
Pélissier, conosciuta a Parigi fin dai primi anni Trenta e sposata nel 1846, dopo il 1829 Rossini aveva infatti
composto lo Stabat Mater (iniziato nel 1833 e completato nove anni più tardi) e le Soirées musicales (1830-
35), costituite da otto Ariette per soprano e quattro Duetti. E soprattutto aveva riempito quattordici album con
i suoi Péchés de vieillesse, rimasti inediti finché visse. Si tratta di un’ampia serie di brevi composizioni per
pianoforte solo o accompagnato da voci: un itinerario musicale di carattere autobiografico, ricco di
un’espressività tagliente e ironica, riflessa anche nei titoli di molti pezzi. Il linguaggio musicale è evocativo,
non di rado francamente descrittivo se non addirittura caricaturale, talvolta quasi oggettivo e perfino
“meccanico”. Qualcosa che agli studiosi da tempo appare come una singolare quanto spiazzante
premonizione del modernismo di primo Novecento, fra Eric Satie e Igor’ Stravinskij.

La dicitura conclusiva, nota come “Lettera al Buon Dio”.

Cronologicamente collocata alla fine di questa singolare collana di pagine pianistiche, la Petite Messe
Solennelle era considerata dal suo stesso autore una sorta di suggello della sua vita. Lo si desume dalla
celebre dicitura in francese apposta sulla seconda pagina della partitura autografa conservata alla Fondazione
Rossini di Pesaro. Traducendo: «Piccola messa solenne a quattro parti con accompagnamento di due
pianoforti e armonium, composta per la mia villeggiatura di Passy. Dodici cantori dei tre sessi, uomini, donne
e castrati, saranno sufficienti per la sua esecuzione: cioè otto per il coro, quattro per le parti solistiche, in
totale dodici cherubini. Signore perdonami il raffronto: dodici sono anche gli apostoli dipinti nel celebre
affresco di Leonardo, “L’ultima cena”. Chi lo crederebbe, ci sono fra i tuoi discepoli quelli che stonano!
Signore rassicurati. Affermo che non ci sarà nessun Giuda alla mia cena, e che i miei canteranno giusto, e con



amore (in italiano nel testo; n.d.r.) le tue lodi e questa mia piccola composizione che è, ahimè, l’ultimo
peccato mortale della mia vecchiaia».

Alla fine, in una sorta di flusso di coscienza ante litteram, il compositore aggiunse una postilla: «Buon Dio,
eccola terminata questa povera piccola messa. È musica sacra quella che ho appena finito di comporre, o
musica esecranda? (in francese si gioca fra le espressioni “musique sacrée” e “sacrée musique”; n.d.r.). Io ero
nato per l’opera buffa, tu lo sai bene! Poca scienza, un po’ di cuore, ecco tutto. Sii dunque benedetto, e
accordami il paradiso».

Oltre al riferimento alla storica conversazione avvenuta nel 1822 a Vienna con Beethoven, che lo avrebbe
appunto invitato a limitarsi al genere comico, circola in queste righe qualche segnale della religiosità
sicuramente particolare di Rossini, poca verità “effettuale” sui suoi trascorsi musicali, qualche utile
indicazione su come egli stesso pensava dovesse essere realizzata questa partitura, che fu dedicata a Louise
Pillet-Will, moglie del banchiere padrone di casa, curatore dei cospicui interessi finanziari del compositore.

Da tempo lo strumento d’elezione per Rossini, è naturale che il pianoforte sia protagonista
dell’accompagnamento progettato inizialmente per questa composizione sacra, affidato a due tastiere in
dialogo non solo con le voci, soliste o corali, ma anche fra loro e con un armonium. Accompagnamento così
originale da mettere a lungo in secondo piano, sul piano storico e musicologico, la versione per orchestra
completata dal compositore stesso nel 1867. Come osservava Giovanni Carli Ballola (Rossini – L’uomo, la
musica, Bompiani 2009), quest’ultima è «una bella partitura rossiniana, non l’irripetibile prodigio musicale»
della versione primigenia. Che forse più dell’altra realizza la straordinaria sintesi stilistica caratteristica di
questo capolavoro del genere sacro. In questa partitura, infatti, lo spirito della ormai affermata “scuola
antica” ottocentesca (che faceva riferimento al gregoriano, a Josquin Desprez e Palestrina, a Sebastian Bach)
e le ragioni della tradizione classicista delle “Messe concertate” con Arie e numeri d’insieme si confrontano
con affascinante equilibrio, fra polifonia severa, arduo contrappunto, seducenti melodie. Il tutto con una
struttura ritmica di accattivante mobilità ed espressività e non senza una tinta armonica che esplora talvolta
anche le dissonanze, cospargendole però di zucchero, come disse una volta il loro autore. E basti citare al
proposito le “obliquità” pianistiche e le irregolarità metriche dell’accompagnamento del Crucifixus per
soprano solo nel Credo.

Rossini era tuttavia consapevole del fatto che la trascrizione orchestrale era un approdo, per così dire,
inevitabile. Per questo, tentò di rendere possibili le condizioni esecutive che riteneva indispensabili per uscire
dalla dimensione cameristica della versione iniziale della partitura. L’obiettivo era non mettere a repentaglio
il rapporto fra voci e strumenti così com’era stato delineato nella prima stesura, che non richiedeva solo un
accompagnamento “casalingo”, ma su di esso tagliava la piccola formazione vocale necessaria. E il problema
consisteva specialmente nelle voci di tessitura alta. In quel periodo, nelle chiese era proibita la promiscuità
dei sessi nelle cantorie e questo obbligava ad utilizzare, per le parti di contralto e di soprano, le voci bianche.
Una soluzione che Rossini rifiutava radicalmente: egli cercava “pesi” vocali, qualità timbrica e omogeneità di
emissione che le voci dei piccoli cantori non potevano garantire.

Per risolvere la questione, dopo avere cercato invano la mediazione di Liszt (che nel 1865 aveva ricevuto gli
ordini minori in Vaticano) il “pianista di quarta classe” tornò a indossare – almeno per qualche mese – i
panni di personaggio internazionale della musica, rivolgendosi direttamente al papa Pio IX e chiedendogli di
annullare le disposizioni dei suoi predecessori che condizionavano la resa della musica sacra in chiesa.



Il conte Alexis Pillet-Will, nel cui palazzo parigino si tenne la prima esecuzione, il 14 marzo
1864.

L’operazione fu preparata con la collaborazione di uno dei più importanti latinisti italiani, Luigi Crisostomo
Ferrucci, all’epoca bibliotecario della Laurenziana di Firenze. Le lettere che Rossini gli inviò sul tema sono
illuminanti.

«Ti sarà forse noto – si legge in una di esse, datata 23 marzo 1866 – avere io composta una messa solenne
eseguita in una gran sala del mio amico Conte Pillet-Will, per la quale si è menato molto rumore (…) Esito
molto, malgrado la sollecitudine dei sapienti ed ignoranti, ad istrumentarla per poscia poterla eseguire in
qualche grande basilica, e ciò per la mancanza delle voci (così dette bianche) di soprani e contralti, senza le
quali non si deve cantare la Gloria del Signore! Mi spiego… Un Pontefice di cui ignoro il nome e l’epoca
emanò una Bolla che proibiva la mutilazione dei ragazzi per farne dei sopranisti: questa misura, sebbene
abbia un venerabile aspetto, è stata fatale per l’Arte musicale, e specialmente per la musica religiosa, ora in
tanta decadenza. Quei mutilati, che non potean percorrere altra carriera che quella del canto, furono i
fondatori del “cantar che nell’anima si sente”, e la orrenda decadenza del bel canto italiano ebbe origine dalla
soppressione di essi. Altro Pontefice, di cui pure ignoro il nome e l’epoca, emanò Bolla che proibiva la
promiscuità d’ambo i sessi nelle cantorie […]. Ora che gli usi sono totalmente cambiati, vale a dire che
uomini e donne sono gli uni frammischiati cogli altri, è ridicolo che si voglia rigorosamente osservare la
prescrizione di questa malaugurata ulteriore Bolla. Chi rimpiazza i sopranisti e le donne? Sono i giovanetti
dai 9 ai 14 anni con voci acetose e per lo più stonate. Pare a te che la musica religiosa possa sussistere con sì
misere risorse?».





Ritratto di Olympe Pélissier (1799-1878), seconda moglie di Rossini.

Ferrucci fornì al compositore uno “specimen” in latino per la lettera accompagnatoria, e gli preparò un
memoriale per illustrare tutti i termini della questione. Rossini consegnò il plico nelle mani del nunzio
apostolico a Parigi, cardinale Flavio Chigi (che aveva assistito alla prima assoluta della Petite Messe), e
questi lo fece avere al papa. Quasi un affare di Stato, insomma, condotto attraverso i canali diplomatici e
secondo le regole. Pio IX – che soleva dire di avere da giovane molto amato la musica del pesarese – non
accolse l’istanza. «Il nostro Santo Padre – riferì Rossini a Ferrucci nel giugno 1867 – in risposta alla nostra
magnifica lettera mi riscontrò: mi offerse benedizioni e cose tenere, ma la Bolla tanto da me desiderata restò
(io penso) nel suo cuore. Povera musica religiosa!».

Questi incidenti di percorso non impedirono al compositore di completare la strumentazione della Petite
Messe Solennelle. La versione con orchestra fu presentata postuma sempre a Parigi, in teatro, alla fine di
febbraio del 1869, pochi mesi dopo la sua morte, avvenuta il 13 novembre dell’anno precedente.

L’edizione critica, curata da Davide Daolmi e pubblicata da Fondazione Rossini/Casa Ricordi nel 2013, ha
definitivamente chiarito, anche in base all’esame dei successivi interventi autografi sul manoscritto, che il
compositore non intese mai la versione con pianoforti e armonium come una riduzione, ma la sottopose a
progressivi aggiustamenti, considerandola un’opera a sé stante. Quanto alla versione con orchestra, oltre la
volontà di evitare che altri la realizzassero al posto suo (così pare avesse detto: e come dargli torto?), si tratta
di un lavoro accuratamente meditato, che disorientò il pubblico e la critica dell’epoca per la sensibilità
timbrica molto personale e niente affatto propensa alla magniloquenza retorica corrente nella musica sacra
del secondo Ottocento e per la sofisticata ricerca di significative relazioni fra i colori orchestrali,
specialmente quelli di fiati e ottoni, e le voci. Una scelta che guarda avanti, per certi versi anche spiazzante: il
musicista che si sentiva estraneo alla sua epoca, perché considerava che l’ideale e il sentimento del tempo in
cui viveva fossero «esclusivamente rivolti al vapore, alla rapina e alle barricate» (così in un’altra celebre
lettera a Pacini), non considerava di rifugiarsi musicalmente nel passato che rimpiangeva, ed elaborava un
linguaggio capace di andare oltre. Mettendo a fuoco uno stile molto sofisticato ma limpidamente
comunicativo e a suo modo innovativo, che oggi ci appare un “riflesso antico” e allo stesso tempo quasi
un’anticipazione di certa modernità novecentesca.



La villa di Passy, nei pressi del Bois de Boulogne, dove il compositore scrisse la Petite Messe
Solennelle.

Grazie alla Rossini Renaissance, il testamento musicale dell’autore del Barbiere di Siviglia e del Guillaume
Tell è da tempo tornato alla ribalta in entrambe le sue forme. Negli Anni Settanta e Ottanta era forse più
frequente la versione con i pianoforti, ma oggi quella orchestrale è tendenzialmente prevalente nella
programmazione. Al Rossini Opera Festival di Pesaro, casa-madre delle scelte interpretative autentiche, è
preponderante: dal 1984 al 2023 si contano dieci esecuzioni e solo tre sono state proposte con i pianoforti,
l’ultima volta nel 2004. Anche per il Concerto di Natale della Scala, tenutosi il 21 dicembre in un teatro
gremito, il direttore Daniele Gatti ha scelto la versione con orchestra, lavorando di bulino proprio per
sottolineare le sfumature timbriche disegnate dal compositore in questa versione. E basterà citare la squisita
eleganza dell’accompagnamento ai soli archi del Mottetto O salutaris hostia. Esecuzione esemplare, anche
per l’attenzione allo stile dei solisti e del coro. Dimostrazione che l’altra faccia della Petite Messe Solennelle
è ricca di tesori diversi, non necessariamente minori.

In copertina, Gioachino Rossini nel 1865, un anno dopo la prima esecuzione della Petite Messe Solennelle,
tre anni prima della morte. Fotografia di Étienne Carjat.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





