DOPPIOZERO

L’ un, el’altro, sapere

Anna Stefi
14 Gennaio 2025

Esiste un approccio femminile alla cura e alla diagnosi? E, allargando, esiste un approccio femminile a
sapere? E possibile circoscrivere qual cosa come un’ energia femminile che sarebbe necessario recuperare e
accostare a quella maschile, non soltanto nella stanza d' analisi?

Questa e ladomanda che attraversa Immagini, mito e poetica della clinica (Moretti & Vitali, 2024) di Sonia
Giorgi e lolanda Stocchi, psicoterapeute di formazione junghiana. La psicoanalis € fatta, anche, di nomi di
donne, manon si tratta di provare aisolare quali contribuiti possano aver portato Anna Freud, Sabina
Spielrein, Luce Irigaray o Lou Andreas-Salomé — per citarne solo alcune —, quanto ricercare una postura
femminile, provare a seguirne le tracce a partire da un assunto: in campo psicoanalitico al’ interpretazione s
affiancal’immaginazione, a logos si affianca eros, e lapsicoanalisi non &€ un’ ermeneutica.

Lapsicoanalis &, allora, uno degli strumenti della struttura patriarcale — sono note le critiche rivolte a Freud
— 0 possiamo provare ainterrogare, grazie ala psicoanaisi, I'“enigmadella femminilitd’, questo ombelico
irriducibile che prende, in queste pagine, sembianze di sirena o formadi labirinto? “ Se volete sapere di piu
attorno allafemminilitarivolgetevi ai poeti”, questo &, del resto, I’invito del padre della psicoanalisi. S tratta,
alora, di prendere sul serio questo invito. Femminile separato da femmina, donna; femminile come atro
modo, come differenza.

lolanda Stocchi e Sonia Giorgi interrogano la forma dominante — penetrativa, lineare, che seziona per meglio
comprendere —, forma che avrebbe “ abbattuto persino lamemoria di altre possibilita’, e si rivolgono alle
immagini — che alludono, evocano — tenendo fermo, nellaloro ricerca, il bisogno di trovare un modo per fare
del pensiero uno strumento efficace di letturadel reale “autorizzandos nel contempo a sentireil disagio nel
Suo uso, quella sensazione di non essere acasa’. Non € un caso che, entrambe, si accostino al lavoro di cura
attraverso laterapia della sabbiaeil ricorso ai miti: a dire si affiancail giocare el’ espressione s
accompagnaa gesti e creafigure.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lun-e-laltro-sapere
https://test.doppiozero.com/anna-stefi
https://morettievitali.it/?libri=immagini-mito-e-poetica-della-clinica

Sonia Giorgi, Iolanda Stocchi

Immagini, mito e poetica della clinic

Per una psicoanalisi al femminile




Dalla sofferenza causata da nozioni che non riuscivo atrattenere — libri studiati e sottolineati di cui non
ricordavo piu nullaadistanza di pochi anni —mi sono difesa, dopo, pensando: “in me il sapere non resta
come nozione masi facorpo”. Il discrimine trala sofferenzaeil “dopo” € coinciso con lamiaanalisi
personale, ma pure con gli accadimenti dellavita, e non so esattamente cosa intendessi con questo: “si fa
corpo”. Tuttaviaritornano, nelle pagine di questo volume, immagini che mi riportano li, rispondendo a mio
“dg facorpo” e dandogli sostanza, rendendo dicibile una differenza avvertita e non compresa: “il maschile
risponde allalogicadell’aut, il femminile aquelladell’ et”; e, ancora, “se per il maschile si tratta di dare
corpo a pensiero, per il femminile occorre dare pensiero a corpo”; un pensiero con logos che divide e
discrimina e un pensiero con eros che, come un gomitolo, collega; un pensiero carsico, che si trasformaal
buio per poi uscire in superficie; conoscenza simbolica, o, con Jung, conoscere in relazione: collegare una
percezione aun’ altra e costruire unatramadi rimandi. E tuttavia Giorgi allargail sospetto: “Uomo-Padre-
Cielo-Spirito-Pensiero-dominatore; Donna-Madre-Terra-Natura-Sentimento-dominata. Si tratta di una
divisione di competenze tanto obsoleta quanto ingiusta e inefficace, e come tale deve essere superata, poiché
ha condotto alla mutilazione di entrambi i generi, insterilendone le possibilitd’.

Stocchi volge lo sguardo indietro, in un arcaico anteriore ad Apollo e alla sapienza greca: la civilta minoico-
micenea. A guidarlale sirene, creatureibride, dei transiti, complesse, che ci insegnano che lareataumana“é
refrattariaal concetti”. Le sirene, per gli antichi, iniziavano allamorte, alle vie interiori: I'incontro con tali
metamorfiche creature chiede di andare oltre lalogica, aspiraal tertium datur, assume la soglia, il
dormiveglia, come possibilita: “la redenzione incarnazione passa per larelazione trafemminile e maschile”,
tralo stato di vegliadella parola e lo stato di sogno dell’immagine. La sirena, nei quadri di sabbiadei
pazienti, € il femminile che cercadi trovare forma, € figura ponte, evoca una possibilita altra. Stocchi
riprende Hillman e il conosci te stesso diventa un conoscere la molteplicita psichica che ci costituisce, le
immagini di cui siamo fatti, transitare dalla prosa alla poesia e recuperare un sapere archetipico. L’ uomo
moderno € ammalato perché € ammalata la suaimmaginazione. Le sirene, primadi diventare in epoca
medievale esseri acquatici pieni di fascino, erano minacciosi uccelli: la natura ambigua dellasirenaevocala
natura ambigua del sintomo, che si nasconde, muta, cambia forma, non si lascia codificare universalmente
perché é portatore di un altro dire. La sirena, come simbolo e come sintomo, canta, e “solo una coscienza
erotica puo reggere I’incontro, in quanto capace di coniugare dimensioni differenti dell’ essere”. Stocchi
sottolinea come la narrazione mitica abbia offerto, delle sirene, unaletturain cui € andato perduto qual cosa
che, nelleimmagini, si & invece conservato. In questa storia muta, tramandata da capitelli eincisioni, si prova
asovvertirelalogicadi Ulisse che deve resistere al canto seduttivo delle ammaliatrici, e S racconta, invece,
che le sirene —raffigurate talvolta con le ali e altre volte con la coda— chiedono che le s avvicini senza
timore, seguendole nel loro mondo senza esserne sopraffatti. Le divinitafemminili delle origini, scrive
Stocchi, quegli archetipi cui ritornare, avevano ali di uccello e codadi pesce: un’intima connessione che e
andata perduta, determinando |a netta separazione di spiritualita e sessualita. Il canto di queste creature ibride
che sono le sireng, resto di questa antica connessione, € legato a un aldila: desiderano essere amate e seguite.
L’invito, dungue, € avedere meglio, ad accettare |’ altro come differenza: ¢’ € sempre un patto da rispettare
per poterle incontrare, “la sirena come simbolo, se accolto, ascoltato da un certo sguardo maschile sia degli
uomini che delle donne, pud cantare e aprire a una coscienza nuova, mentre se inascoltato grida e diventa
sintomo”.






Illustrazione di Laura Berger, Two Swans, 2024.

Non e questala postura analitica? || soggetto che sa e l’inconscio del paziente, non certo I’ analista: i sintomi,
dunque, cosi come le sirene, chiedono di essere ascoltati e non compresi, baciati e non spiegati. E un patto, a
rendere possibile I’ ascolto: I” analista deve rischiare |’ incontro con lafollia, senza aver pauradi perders.

Anche Giorgi guardaindietro: andare avanti implicaindagare un passato immemore, ricercare civilta
dimenticate, in cui prerogative del femminile erano poste come sacre: “averle dimenticate hareso mutilo
I'immaginario el’ esercizio dellavita’. A indicare questa via sono quelli che definisce gli “junghiani
inconsapevoli”: Giorgi tracciala genealogia di un altro pensiero, capace di “mantenere|l’enigma’, un enigma
necessario, penalo scadere in unainterpretazione normalizzante; pena, potremmo aggiungere, I’illusione di
bonificare I'incandescenza viva e stratificata del reale con leggi senza eccezioni: “ho smesso di scartare come
organo di conoscenzail sentimento [...] e sono statain grado di conoscermi in unaformadi sapere nuova,
che st muove nella prospettiva dell’'immagine e dell'immaginario”. Giorgi richiama Derrida, Irigaray,
Cavarero, Gimbutas, ma soprattutto L uisa Muraro, sottolineando la necessita di recuperare laricchezza di
guella voce antecedente al |ogos, reintroducendo “ attraverso un rinnovato amore per lamadre”, il rapporto
corpo-desiderio-mente originario, che ha perso autorevolezza: solo in questo modo il pensare potrebbe
ritrovare lasua unita originariaa sentire e a contenere. La madre onnipresente e soffocante, cosi presente
nella clinica, sarebbe conseguenza di un radicale misconoscimento della ricchezza dell’ archetipo materno, di
unamessain ombra della potenza del preverbale, della dimensione erotica, soggettiva e allusiva del
linguaggio |1 espressa: non natura, dungue, “ mareazione alla negazione delle possibilita di movimento
creativo ed esercizio del potere autonomo e aperto”.

Ecco perché, ancora unavolta, ritornano le immagini: dei sogni, del gioco della sabbia, del labirinto. Per
salvare Teseo non serve la spada che taglia e divide, ma un gomitolo, dono di una donna: laviadel ritorno
non e lineare, né eroica.

Si tratta, allora, di introdurre nella cura, manon solo, esperienze capaci di accedere a questo pensiero atro,
non immediatamente individuabili da una mente razionale, “in una sottrazione alla coazione ainterpretare, in
una sottolineatura del climaemozionale, in un rimando continuo allo scambio transferale reciproco, in una
attenzione privilegiata al registro immaginale”, come scrive Romano Madera.

Perché le Sirene siano simboli di trasformazione e non di perdizione, insomma, dipende da noi: seguirlein
mare senza morirne. Stocchi sottolinea che non guarisce chi ha compreso, machi si € commosso. La
guarigione, del resto, € un atto d’ amore, cosi scrive Lou Andreas-Saloméin Il mio ringraziamento a Freud.

In coperting, Illustrazione di Laura Berger, Shallow water, 2023.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




