
 

Antisionismo e antisemitismo 
Mauro Boarelli
27 Gennaio 2025

Il conflitto tra Israele e Palestina ha intensificato il controllo sul discorso pubblico. Istituzioni politiche e
accademiche e organi di informazione – con poche eccezioni (particolarmente rare nel panorama italiano) –
hanno partecipato all’imposizione di un quadro interpretativo semplificato e polarizzato che classifica in
modo perentorio chiunque assuma una posizione critica nei confronti della condotta di Israele come ostile
all’esistenza stessa di quello stato o come antisemita. Ogni possibilità di dibattito è preclusa: con un
“antisemita” (non importa se reale o immaginario) non si discute.

Con il suo libro Antisemita. Una parola in ostaggio (Bompiani, 2025), Valentina Pisanty rifiuta le regole di
questa rappresentazione e ne indaga le origini e il funzionamento, concentrandosi in particolare sul
“sequestro” della parola antisemita e sullo slittamento da un preciso significato storico a un uso politico
strumentale.

Il punto cruciale è individuato nella fusione tra il concetto di antisionismo e quello di antisemitismo, praticata
diffusamente con irresponsabile leggerezza. Questo processo di equiparazione necessita della negazione della
storicità di entrambi i termini. Solo questa rimozione, infatti, può permettere di ridurre a sinonimi due termini
che – in realtà – non sono affatto sovrapponibili, e di nascondere le stratificazioni di significato che ciascuno
di essi custodisce. Se è fondata la preoccupazione che pezzi del tradizionale repertorio dell’antisemitismo
possano oggi ricombinarsi dentro una cornice antisionista favorendo rigurgiti antisemiti, è altrettanto
evidente che l’equiparazione tra i due concetti rafforza questa deriva, mentre una accurata distinzione la
priverebbe della capacità di espandersi in modo incontrollato.

Pisanty pone l’attenzione sul rischio che il processo di de-storicizzazione possa rinvigorire il discorso
razzista:

“Negare la storicità dell'antisemitismo significa farsi catturare dalla narrazione razzista. Gli antisemiti
essenzializzano gli ebrei riconducendoli a uno stereotipo che ai loro occhi è scolpito nell'eternità. Per
reazione molti ebrei essenzializzano gli antisemiti, replicandone l'operazione a valori invertiti, e
ricostruiscono la propria identità di gruppo sul mito di uno scontro senza tempo”. (pp. 36-37)

Questa osservazione – un’osservazione scomoda, che tocca nervi scoperti – evidenzia le responsabilità di
tutti coloro che, a qualsiasi livello, maneggiano senza cura – per ignoranza o, viceversa, per intenzionale
quanto miope scelta strategica – concetti che possono trasformarsi in armi pericolose. Collocati al di fuori del
tempo, cioè al di fuori della storia, risultano inservibili per la comprensione di ciò che accade, ma possono
essere agevolmente utilizzati per manipolare l’opinione pubblica.

Non è certo una novità che la contesa intorno all’interpretazione storica avvenga anche sul controllo delle
definizioni. È agli inizi degli anni duemila che prende corpo l’idea di mettere a punto una definizione
prescrittiva di antisemitismo. Pisanty ricostruisce in modo dettagliato il lungo processo da cui ha avuto
origine la Definizione operativa di antisemitismo elaborata nel 2016 dall’International Holocaust
Remembrance Alliance (IHRA), che da allora si è imposta – o pretende di imporsi – come riferimento
obbligato. Se la definizione proposta è piuttosto vaga, decisamente ambigui sono alcuni degli esempi che il
documento indica come comportamenti antisemiti, e che potrebbero essere invece legittimamente interpretati

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/antisionismo-e-antisemitismo
https://test.doppiozero.com/mauro-boarelli
https://www.bompiani.it/catalogo/antisemita-9788830138605


– a seconda del contesto in cui si manifestano – secondo altre chiavi di lettura. Il loro ruolo – ancora una
volta – è quello di orientare il senso comune verso l’equiparazione tra antisionismo e antisemitismo.

Il tentativo di affermare un monopolio sulla definizione di antisemitismo è strettamente connesso alla disputa
intorno al significato storico e all’eredità della Shoah. In un articolo di notevole valore pubblicato dalla
rivista “Gli asini” (n. 113/2024), Stefano Levi Della Torre ha messo a fuoco con grande lucidità la portata del
conflitto tra due diverse concezioni. La prima assume l'unicità della Shoah come elemento che ne afferma il
valore universale. In questo senso, “la memoria della Shoah vale non solo per se stessa, ma anche a
focalizzare l’attenzione su ogni altra «crudeltà di massa» del passato e del presente al fine di mobilitare le
coscienze e l’azione perché fatti simili non si ripetano né per gli Ebrei né per altri.” La seconda afferma
invece che “lo sterminio degli Ebrei è un fatto estremo, tale che ogni commistione con persecuzioni, massacri
e genocidi inflitti ad altri e in altre situazioni riduce la percezione della sua unicità e della sua portata [...]”.
La prima sostiene che il crimine commesso contro gli Ebrei sia stato un crimine contro l’umanità, e quindi la
sua memoria esprime sia un monito a riconoscere che il male estremo risiede nella nostra normalità, sia uno
stimolo ad agire perché nulla di simile possa ripetersi. La seconda – adottando una prospettiva opposta –
sostiene che la Shoah abbia rappresentato un crimine dell'umanità contro gli Ebrei, e in questo modo chiude
l’interpretazione entro uno spazio dominato dal vittimismo e dalla sacralizzazione della Shoah.

L’analisi di Pisanty è quindi focalizzata su un aspetto specifico che deriva direttamente da questo contrasto
tra modi differenti di intendere la memoria della Shoah (la stessa autrice aveva già affrontato il tema della
“sacralizzazione”: Abusi di memoria. Negare, banalizzare, sacralizzare la Shoah, Bruno Mondadori, 2012).
Più precisamente, l’oggetto del libro è il modo in cui una specifica declinazione della memoria della Shoah
viene trasferita da un piano culturale a un piano operativo, nel quale assume la forma di prescrizioni e divieti.
Sarebbe di grande interesse continuare l’analisi indagando i modi in cui prescrizioni e divieti si depositano
nel senso comune attraverso i meandri dei social network e dei canali di informazione, lungo i quali gli indizi
di antisemitismo vengono diffusi senza controllo, amplificati, distorti, non di rado falsificati. Pisanty ne
propone un assaggio nelle pagine in cui ricostruisce minuziosamente la campagna orchestrata contro il leader
laburista britannico Jeremy Corbyn (a proposito della quale viene sottolineata la coincidenza con l’adozione
della Definizione operativa di antisemitismo dell’IHRA).



Si tratta, in definitiva, della pretesa di “assumere il controllo della lingua”, come l’autrice scrive
nell’introduzione. Questa pretesa, naturalmente, non è una prerogativa del governo israeliano o degli
intellettuali che, in Europa e negli Stati uniti, semplificano concetti complessi piegandoli a obiettivi politici
contingenti (magari perdendo di vista, in questo modo, l’antisemitismo vero, che non ha mai cessato di
esistere e che rischia di tornare a espandersi, mentre gli occhi sono rivolti nella direzione sbagliata). Herbert
Marcuse aveva scritto pagine illuminanti al riguardo nel suo saggio più celebre, L’uomo a una dimensione,
pubblicato nel 1964. “Il linguaggio rituale-autoritario – scriveva – si diffonde in tutto il mondo
contemporaneo, nei paesi democratici come in quelli non-democratici”, ed è un “linguaggio chiuso [che] non
dimostra e non spiega, bensì comunica decisioni, dettati, comandi”. E ancora:

“Gli elementi di autonomia, di scoperta, di dimostrazione e critica recedono dinanzi alla designazione,
all'asserzione, all’imitazione. [...] il linguaggio tende ad esprimere ed a promuovere l'identificazione
immediata della ragione col fatto, della verità con la verità stabilita [...]. Nei punti nodali dell'universo di
discorso pubblico, compaiono proposizioni analitiche autovalidantisi, che funzionano come formule magico-
rituali. Ficcate con un martellamento continuo nella mente dell'ascoltatore, esse pervengono a chiuderla nel
cerchio delle condizioni prescritte dalla formula”.

Anche in questo caso il concetto di “chiusura” è centrale, e la ricorrenza fa riflettere. Chiuso è il linguaggio
evocato da Marcuse, un linguaggio privato della sua funzione cognitiva in favore di un ruolo meramente
funzionale e operativo (e “la razionalità operativa – scrive ancora Marcuse – non sa che farsene della ragione
storica”). È chiusa la memoria della Shoah nella declinazione contestata da Levi Della Torre, piegata su se
stessa a difesa della propria identità di vittima. Ed è chiusa la definizione di antisemitismo analizzata da
Pisanty, costruita con l’intento di delegittimare e tacitare le opinioni critiche nei confronti della politica di
uno stato stigmatizzandole con un epiteto associato a un comportamento sociale universalmente riconosciuto
come inaccettabile (antisemita!), indipendentemente da una verifica sulla verità di tale affermazione.

Chiusura è quindi il tratto che accomuna politiche della memoria e del controllo del linguaggio e caratterizza
aspetti cruciali della vita politica e sociale modellata nel corso di un lungo arco temporale. Questa
metamorfosi mostra ora il suo volto autoritario. Se la ristrutturazione del linguaggio analizzata da Pisanty ha
radici nel passato, l’aggressività con cui si manifesta ai nostri giorni rappresenta un aspetto peculiare. D’altra
parte non c’è da stupirsi: chiusura invoca necessariamente censura, e prima o poi la censura arriva, anche
nella forma più subdola dell’autocensura, indotta dalla paura di prendere posizioni che verranno
sistematicamente stigmatizzate. Il dibattito pubblico sul conflitto tra Israele e Palestina – in particolare dopo
il feroce attacco di Hamas – è stato fortemente condizionato dal binomio censura/autocensura. Pisanty
analizza il caso della Germania, ricostruendo le tappe attraverso le quali, nel corso di un ventennio, le
“politiche della memoria [...] hanno assunto i tratti di una religione di stato” (p. 119), cristallizzando il lungo
processo di elaborazione del senso di colpa della nazione in una serie di imperativi categorici cui tutti devono
uniformarsi, pena l’esclusione dalla vita civile (e quanto questa esclusione sia concreta è testimoniato dai casi
di censure e licenziamenti riportati nel capitolo).

Il modo in cui il passato viene interpretato, trasmesso e utilizzato è sempre stato oggetto di una disputa densa
di conseguenze sociali. Nelle Tesi “sul concetto di storia” Walter Benjamin afferma: “In ogni epoca bisogna
tentare di strappare nuovamente la trasmissione del passato al conformismo che è sul punto di soggiogarla”.
La sua preoccupazione era rivolta al rischio che le società conformino il proprio punto di vista (e quindi
anche il rapporto con la propria storia e memoria) a quello di chi detiene il potere. Quello che sta accadendo
sotto i nostri occhi somiglia molto a ciò che Benjamin temeva. Nell’introduzione al suo libro, Valentina
Pisanty sostiene che i processi di costruzione di un linguaggio prescrittivo e autoritario relativo
all’antisemitismo da lei analizzati sono andati “di pari passo con la scalata al potere delle destre mondiali
negli ultimi vent’anni” (p. 16). Benjamin ha scritto le sue riflessioni nei primi mesi del ‘40, inevitabilmente
influenzato dall’esperienza del nazismo. Un parallelismo su cui riflettere.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





