DOPPIOZERO

C'eraunavoltalaverita

Giacomo Petrarca
17 Febbraio 2025

Non ¢’ e favolache non si apracon I’icastico incipit: “c’eraunavolta’. Lo sanno tutti, soprattutto i bambini.
Qualesiail ruolo di questo incipit e quale temporalita conferisca alla narrazione che ne dipende € un tema
che —almeno dopo Vladimir Ja. Propp eil suo Morfologia della fiaba (1928) — non ha smesso di animare le
discussioni di critici, filologi eteorici dellaletteratura. Tuttaviai bambini 1o sanno, e basta. E i filosofi?
Alfredo Gatto ha di recente pubblicato un libro dal titolo sibillino e provocatorio: C’ era una volta la verita.
Da Socrate a Judith Butler (Ombre Corte, 2024). Si potrebbe dire, correndo certo il rischio di fare torto ala
ricchezza degli autori e dei riferimenti che vengono presentati nel libro — che I’ intera proposta di Gatto sia
tutta contenuta in questo breve adagio: ¢’ eraunavolta. Il punto e capire come intenderlo. Di certo, non come
il richiamo nostal gico a una qual che fantomatica eta dell’ oro della verita; e nemmeno come I’ ennesimo
annuncio (entusiastico o meno che sia) del suo tramonto. L’analisi di Gatto € ben piu accorta per
accontentarsi di essere unasemplice presadi posizione all’interno di un quadro concettuale gia configurato. E
forse, proprio per questo, e anche estremamente pitu ambiziosa, poiché intende ridefinire primadi tutto la
configurazione di quel quadro.

Riconsiderare, ciog, il terreno della contesain cui si consuma ogni dibattito a proposito dellaverita e del vero
(sl badi che le due cose non sono |o stesso, come viene ben spiegato nel libro) significa, primadi ogni altra
considerazione, farei conti con la questione della post-verita; tendenzafilosofica e culturale che, piacciao
meno, costituisce uno dei tratti salienti del nostro presente. E difatti Gatto comincia proprio da qui: dal
prenderein carico |’ esito — chiaramente problematico — dellamessa in questione di ogni possibile tenuta della
nozione di verita. Ma nel compiere questa operazione apparentemente preliminare, sposta allo stesso tempo
anche il focus del problema, ampliandone significativamente |’ orizzonte: «il post-modernismo» — scrive nelle
prime pagine del libro — «non ha posto le basi per indebolire e ingentilire quella volonta di domino nascosta
dietro la maschera della verita» (p. 10). Come dire: al’ annuncio piu volte reiterato del carattere posticcio e
artificioso della verita non avrebbe fatto seguito, secondo Gatto, una reale destituzione dell’ istanza rispetto
allaquale laverita era stata concepita, per «erigere cattedrali e armare eserciti» € vero, ma anche per
«alleggerire lapressione dellarealta, per imparare a conviverci senza doverla sempre trasfigurare» (p. 160).

Non & bastato, insomma, il grido nietzschiano che non esistono fatti ma solo interpretazioni (con le sue
relative declinazioni novecentesche), non e bastata la denuncia foucaultiana del carattere assoggettante di
ogni dispositivo (anzitutto, quindi, di quello ermeneutico) per sottrarre il conflitto delle interpretazioni alla
sua pretesa veritativa che €, in quanto tale, nuova volonta di dominio, nuova pretesa di imposizione delle une
sulle altre, nuova “ soggettivazione” (e, quindi, per dirla ancora con Foucault, nuove forme di
assoggettamento). Anzi, continua Gatto, «anziché incrinare I assolutezza del vero, [il post-modernismo] ha
creato uno spazio potenzialmente vergine, un vuoto ideale che ha finito per essere occupato dalla ragione del
piu forte, e daunaragione che s scopre ora piu forte perché liberata anche dalla necessita di trovare nella
realta— nella sua univoca oggettivita, negli stati di cose che la definiscono — la giustificazione del proprio
dominio» (p. 10). Dove tramonta la presa della verita, fosse pure in forza dello smascheramento della propria
infondatezza, s riaffacciano i demoni che proprio lasua“istituzione” (nelle forme certo piu differenti) aveva
tentato di addomesticare. E s ripresenta quello che €, per antonomasia, 10 spettro del pensiero fil osofico:
I"istanza sofistica, oralibera da ogni debito o vincolo nei confronti di unarealta ormai privadi qualsiasi
consistenza. Che fare alora? Come ripensare |o spazio di questo dissidio? Nel riproporreil problema della


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cera-una-volta-la-verita
https://test.doppiozero.com/giacomo-petrarca
https://www.ombrecorte.it/index.php/prodotto/cera-una-volta-la-verita/
https://www.ombrecorte.it/index.php/prodotto/cera-una-volta-la-verita/

verita, spiega Gatto, ¢’ é da chiedersi «non tanto, o non solo, per qual e ragione esista qual cosa come |’ epoca
della post-veritd, ma perché siamo, almeno a partire dal moderno, ossessionati dalla verita» (p. 11). E qui che
S giocalapartita. E di questo titanico incontro — tuttora in corso — Gatto intende raccontare la storiae
indicare gli esiti; 0, per impiegare un’ espressione che meglio si addice al registro lessicale del libro: gli effetti

Judith Butler.

Del resto, come ci viene fatto intravedere piu volte nel corso del libro, se «gli effetti di verita sono | unico
modo in cui si dalaverita» (p. 160), allora“vero” é solo cio che halaforzadi produrre effetti (tes, il cui
carattere provocatorio non lasceraindifferenti i lettori e le lettrici del libro). Mavengo al punto. Ho parlato di
storia, di narrazione, poiché quello presentato da Gatto € anzitutto un “racconto”, che mette in scena una
possibile storiadella verita (non I’ unica, come si precipitaa precisare), con i suoi protagonisti, le sue
conquiste, le sue discontinuita e le sue battute d’ arresto. Non mi addentrero nell’ ampia e puntuale disamina
degli autori che vengono presentati: da Socrate passando per Platone, Aristotele, Agostino, Tommaso, Hegel,
Nietzsche e molti atri, fino a Judith Butler, come chiosail sottotitolo. Con delle assenze esemplari come
guelladi Kant (chi avralacuriositadi addentrarsi nel testo, scoprirale ragioni di una simile esclusione che
Gatto dichiara senzainfingimenti). Richiamerd solo due snodi che mi paiono essenziali nell’ andamento del
libro, in quanto caratterizzano due tendenze fondamentali rispetto al problema della verita, almeno nel
passaggio dal Medioevo ala prima Modernita (ma Gatto ci mostra come si innervino, in fondo, molto piu in
avanti).

Due tendenze frapposte che, con forza uguale (?) e contraria, attraversano i secoli in unalineaideale che
avvicina, da un lato, Tommaso, Spinoza e Leibniz, dall’ atro, Gioacchino da Fiore e Descartes. | primi che —
in forme profondamente differenti — cercano di dare saldezza, secondo Gatto, alla nozione di verita; gli altri



che, conferendole I'immane potenza della novitas, inoculano in essail germe della propriaimplosione. E
guesto il caso del messianismo apocalittico dell’ abate calabrese — al quale e stato da poco dedicato anche un
film: 11 monaco che vinse I’ Apocalisse (2024) — o dellatemeraria teoria cartesiana sulla libera creazione delle
verita eterne nella qual e cortocircuita l'intera fondazione cartesiana della conoscenza. Cosi — ci spiega Gatto
— proprio Spinoza e Leibniz non sono altro cheil tentativo, probabilmente disperato, di contenere lafrattura
cartesiana (ed & uno snodo del libro davvero pregevole, daleggere tutto d’ un fiato).

Mi allontano pero dall’intreccio narrativo, e torno da dove ero partito: al ¢’ era una volta. Perché se, come gia
notavo, esso non indica un esito o una presa di posizione, segna pero I’inizio di una storia. Un racconto che
storicizzalanozione di verita, certo, senza per questo farle perdere il proprio statuto veritativo. Come? Qui
Gatto gioca una mossa precisa— quasi unatorsione — che presenta come un problema apparentemente
metodologico, ma chein realta ha a che fare direttamente con il cuore della propria proposta filosofica: ha
«senso raccontare una storia della verita solo perché e la verita ad avere una storia» (p. 7). Ed eccola
condensata tutta qui la provocazione: «anziché dichiarare che “laverita e che la verita cambia’, sostengo che
laverita e che la verita ha una storia, e percio cambia» (p. 12). Come dire: cambial’ immagine di verita degli
effetti, manonil loro esseretali, ossia: il loro essere effetti di verita. Intal senso, appartiene loro una storia di
Cui sono “narratori” in quanto ne sono anche gli unici protagonisti. Quella storia che stessi incarnano nel
momento in cui viene narrata; quella storia che, a ben vedere, non poggia piu sulla domanda che cosa o chi
siala verita (essendo quella“solo” un capitolo di una narrazione piu estesa), bensi su «che effetto faalorala
verita? (p. 162).

Certo, nel momento in cui lanarrazione e i suoi “prodotti” coincidono, viene da chiedersi che senso abbia—
di fatto — parlare ancora di “effetti”. Del resto, in una simile prospettiva, una narrazione sarebbe “vera’ per il
solo fatto di essere tale, in quanto storia o effetto — che € 1o stesso — della propria verita. Il che significache a
cambiare di significato &, primadi tutto, la nozione stessa di narrazione (e non la sua verita). Mi pare infatti
cheil discorso di Gatto conduca, trale varie, a una conseguenza simile: se una storia e tale solo se ha (avuto)
degli effetti, allora una narrazione &€ sempre verain quanto tale (se cioe essere vero significa produrre degli
effetti, produrre degli effetti significa potersi definire come narrazione; una narrazione senza effetti,
“semplicemente” non e tale). Resta una perplessita: per equiparare lanarrazione con i propri effetti, non s
dovrebbe anche spiegare in che modo essa funzioni come effetto narrativo (che € si anch’ esso un effetto, ma
e pure quell’ effetto del tutto specifico che rende possibile alla stessa narrazione di dissimulare la propria
natura, venendo percepita unicamente come effetto)?

Vada sé che questi interrogativi, come molte altre delle questioni sollevate da Gatto, costituiscano un motivo
in piu per cimentarsi nellaletturadi questa avvincente e spericolata storia della verita e, come cantavail
grande Jannacci, «vedere di nascosto |’ effetto che fa».

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Alfredo Gatto

C’era una volta la verita
Da Socrate a Judith Butler

ombre corte / culture




