DOPPIOZERO

Moreno Montanari All We Need IsLove

| olanda Stocchi
27 Febbraio 2025

Rianimare il possibile. Titolo che, in questo nostro tempo disanimato ci invita a sperare, e domanda che ci
poniamo quando ci troviamo di fronte alla sofferenza muta, e alle ferite che ci portano i pazienti nella stanza
d analisi. Moreno Montanari affrontail tema— Rianimare il possibile, Moretti& Vitali, 2024 — rivolgendosi
nello stesso tempo al mondo e alla cura, e ¢i invitaaguardare fuori dallafinestra oltre che allo specchio,
come ci hainsegnato James Hillman. “La nostra epoca’ — scrive |’ autore — “vive uno strano paradosso:
dichiara che tutto e possibile, manel contempo registra la parossistica esperienza di una potenza che,
incapace di tradursi in atto, si converte nel suo contrario.” Questo — € sotto lo sguardo di tutti — generauna
profonda stanchezza.

Come fare allora per evitare di portare “con me le ferite di tutte le battaglie che ho evitato”, come dice
Bernardo Soares? Se e vero che la stanchezza e per |e cose che non facciamo, qual € la strada per uscire da
questo paradosso?

L’ autore, attraverso quattro parole: autenticita, angoscia, riconoscimento, impotenza, scandaglia questo
nostro mondo paralizzato nel quale le persone, i giovani soprattutto, sembrano bloccati, incapaci di compiere
scelte. Un mondo attento al funzionamento a discapito dell’ esistenza e della vita, angosciato dalla
prestazione, nel quale la conoscenza non € un sapere vissuto — un conoscere che fa essere diversamente — e
nel quale tutto sembra possibile.

Parole di cui abbiamo bisogno per trovare una strada, parole che si intrecciano e dialogano traloro, e che
vanno soprattutto vissute. Parole apri-pista.

Montanari, analista biografico a orientamento filosofico, ci invitaa stare con le domande, ad accogliere
I”angoscia che sale davanti a vuoto, ainterrogarci su cosa s intenda con vita autentica: postura della filosofia
e sollevare domande, “una vita adeguatamente interrogata (...) € unavita amplificata: non aumentata, ma
approfondita, illuminata, resa consapevole, dotata di senso e, conseguentemente liberata da quanto le
impediva di sbocciare”. Pierre Hadot attribuiva alla filosofia un sapere che s'inscrive nell’ ordine del Sé e non
solo in quello della conoscenza.

Miguel Benasayag, citato piu volte dall’ autore, ci ricorda cheil cervello aumentato genera un umano
diminuito. Le macchine e la realta aumentata vogliono risolvere velocemente i problemi, ma caratteristica
dell’umano e farsi domande soprattutto per interrogarsi sul valore di qualcosa e per cercare un senso. Impresa
ardua per questo nostro tempo che ha fretta di spiegazioni e non conosce |’ attesa. Attesa che invece conosce
bene, e abita, chi e terapeuta, perché, come ci hainsegnato Winnicott: “ persino la spiegazione corretta e
inutile. La persona che stiamo cercando di aiutare ha bisogno di una nuova esperienza’ che passa per la
relazione con I’ analista, e la sua capacita di attendere. Questo pud avvenire dentro un contenitore: quello di
un’analis piu attenta allarelazione che ai contenuti, una postura femminile degli analisti, sia uomini che
donne. Compito dell’ analista & cercare di creare le condizioni favorevoli perché emergano le parti rimosse o
non pensate, e la soluzione nasca dalla vita vissuta, senzarisolvers in risposte frettolose. Nina Coltart, nella
stessa direzione, ci ha parlato della bestia muta che arranca dentro di noi, del sintomo che scappaviaes
rifugianel corpo di fronte ainterpretazioni e spiegazioni troppo precoci del terapeuta.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/moreno-montanari-all-we-need-love
https://test.doppiozero.com/iolanda-stocchi
https://morettievitali.it/?libri=rianimare-il-possibile

Il sapere che puo salvare lavita, secondo Socrate, e che pud curarla secondo Jung, € un sapere biografico.
Questo, ricorda Montanari, € quello che avviene con |’ amplificazione junghiana; ripetere le domande,
declinarle, per abitare |’ incanto e per attivare I'immaginazione: domande-semenza, non consapevoli. R.M.
Rilke ci invitaa stare con le domande e ad aspettare il momento in cui vivremo le domande, e scrive
Delphine Horvilleur: “potremmo dungue dire cosi: dopo la morte ognuno di noi cade nelladomanda e lascia
gli altri senzarisposta’.

In questo libro Montanari intreccia saperi differenti, in una continua spolatrafilosofia e psicoanalisi, da cui
emerge unatessituraricca e profonda. Ci racconta di Sartre che afferma che siamo condannati a crearci,
come esseri liberi —*solo noi possiamo essere |’ essere che abbiamo da essere” —, e di Jung, che afferma che
lavita & un esperimento aesito incerto — si vain scena senza copione — e mira alarealizzazione di quello che
ha chiamato il processo di individuazione, realizzare la“nostra piu intima, ultima, incomparabile e singolare
peculiarita, diventare se stessi, attuare il proprio S¢€'.

Per realizzare questo € necessario andare oltre il si fadi Heidegger: comeci si veste? Come ¢i s diverte?
Questo € il tema che angoscia e imprigionai nostri giovani oggi, e non solo loro.

Spaesati, faticano aviverei loro corpi, sono altrove, hanno smarrito il proprio modo di esserci e di stare al
mondo, la domanda sul senso del loro stare @l mondo. L’ assenza di vitalita é strettamente intrecciata dla
perditadi contatto con laloro verita. L’ adolescenza e oggi prigionieradi un “sii te stesso amodo mio”: la
sfida per un adolescente oggi € quellatra essere fedele alle mille versioni di sé 0 aderire achi si ostinaa
riconoscerne sempre e solo una.

Se come dice Jung, lanevrosi eil disperato tentativo di non misurarsi con la sofferenzareale dovuta al
vivere, sostituendolo con una sofferenza inautentica apparentemente piu gestibile, main realta piu ostica da
affrontare, Montanari s domanda: a cosa sta portando la negazione della sofferenza nel giovani oggi?
All’angoscia, che si sprigiona quando “viene a mancare lamancanza’. L’ angoscia e lamalattiadi chi non ha
imparato afarei conti con il limite, che oggi eil vero rimosso. Maggiori sono le possibilita di scelta, piu
profonda e I’ angoscia. La funzione preziosa dell’ angoscia € quelladi permetterci di misurarci con il ritorno
del rimosso, di affrontare quello che non abbiamo potuto, e non avremmo saputo, affrontare nel passato.
Dobbiamo dare voce a quel bambino, ricordando all'adulto che ora puo affrontare quello che un tempo non
potevareggere. “Un ritorno piu avanti”, avendo presente, come ci ricorda Nietzsche, che “quando lacasae
costruita, bisognatogliere le impalcature”, perché le difese, che un tempo sono state d’ aiuto, esauritalaloro
funzione imprigionano. Come se tenessimo per sempre un gesso su una gamba che é statarotta, manonlo &
pit. Bisogna liberare le parti imprigionate dalle paure: il tesoro a cui fa sempre la guardia un drago.



Opera di Loretta Lux.

Occorre tornare all’ infanzia che non é solo cio che siamo stati, ma anche cio che dobbiamo continuamente
riprendere. Si tratta allora di diventare bambini. L’ infanzia é oggi, € unafigura dell’ adesso, come scrive
Benjamin: riguarda noi adulti. |l passato € accaduto, |’ infanzia € passata, ma custodisce un sapere che va
risvegliato. Il bambino é la nostra origine che vaverso il futuro e che puo essere rimasta intrappolata, per
guesto valiberata e curata. Nei ricordi che affiorano, I’infanzia, come in un montaggio cinematografico, va
costruita perché una nuova storia sia possibile. Forse proprio per questo il transfert e larelazione analitica
sono un luogo della cura: permettono I’ accesso a quel futuro interiore che, declinato in futuro anteriore, da
senso e direzione. L’ immaginazione e |o sguardo paziente — lare?verie — accoglie, trasforma, consente il
nuUovo montaggio.




Montanari st domanda in che senso I’ angoscia, che non vediamo, ci ri-guarda? Cio che non si vedelo
possiamo vedere — ce lo insegna la fisica— da come si comporta la materia intorno a un buco nero. Questo
vale anche per lapsiche e per i traumi. E fondamentale, e fondante, confrontarsi con |’ angoscia che ci ri-
guarda. Kierkegaard ha affermato che chi & capace di “sentire |’ angoscia nel modo giusto, haimparato la
cosapiu ata’. Anche Heidegger ha posto a centro della possibilita di una vita autentica la capacita di
affrontare I"angoscia dellamorte. Le difese ci rivelano parti nascoste di noi, accedendo al cuore di materiali
angoscianti che non possiamo guardare direttamente.

E necessario, dunque, partire dai limiti: quello che vivo come un ostacolo puo rivelare invece qualcosa di me,
lamiaveranatura: un bastone, a seconda di dove lo pongo, puo essere leva, bilancia o panchina.

Il limite daforma? Il limite trasformala potenzain atto. Montanari ci ricorda la colomba di Kant: | attrito che
vorremmo far fuori e quello che rende possibileil volo. I mondo contemporaneo vorrebbe far fuori I’ attrito,
e chiama questa liberta.

Ammettere di avere un limite &€ un buon esame di realta, e porta alla vera autonomia e liberta. Montanari ci
ricorda che volere non e potere, ma comprendere e potere, perché se lavolonta vuole piegare I’ ostacolo, “la
conoscenza cerca invece di comprendere larelazione che li unisce, il rapporto tranoi e cio che consideriamo
un ostacolo; invita a provare avedere le cose dal punto di vistadell’ altro”.

Prezioso I’invito della psicoanalista americana Jessica Benjamin — che |” autore riprende — a sostituire
laresaallalotta: “non laresaall’atro, la sottomissione all’ altrui volere e volonta— come accade a servo —
bensi alla complessita della situazione”. Un concetto di resa interessante per questo nostro tempo complesso,
perché si tratta di unaresafiglia della comprensione che “se larealta € intrinsecamente relazionale, lavia
della contrapposizione non pud in alcun modo condurre al riconoscimento” (...) “un lasciarsi andarein cui la
persona non si abbandona all’ altro, ma semmai con I’ altro. (...) lasciarsi andare a quello che si puo essere
con lui”. Il sé si comprende a partire dal tutto, e relazione. Benjamin parladi vulnerabilita comune

— simmetrica vulnerabilita reciproca — a sottolineare che ognuno di noi € in qualche modo responsabile, in
forma simmetrica, del vulnus che pud provocare nell’ altro. E non dimentichiamo che feriamo con le nostre
ferite, perché le ferite che non riconosciamo, e non ci assumiamo, diventano armi di difesa e di offesa.

Lasciare essere, e riconoscere e proprie ferite, € possibile se qualcuno ci ha visto e riconosciuto.

Il superamento del dualismo non pud comportare disconoscere le differenze, perché imparare a pensare la
differenza e un aspetto fondamentale sia del riconoscimento che dell’identita. Si tratta di superareil
manicheismo logico, accettare che siamo siaforti che vulnerabili, la posturafemminile del tenere insieme: et
et, non aut aut.

Montanari scrive che se fossimo capaci di un buon esame di realta riconosceremmo nell’ altro il migliore
aleato “colui a quale dobbiamo non solo riconoscimento, ma anche la nostra riconoscenza’ . Interessante che
lalinguafrancese usi lo stessatermine per i due concetti: reconnaissance. Paul Ricoeur, non a caso, osserva
cheil libero e mutuo riconoscimento € lavera aternativaa riconoscimento come conflitto, per cui diventa
importante riconoscere che anche la madre, che si dona al proprio figlio, € nutrita dalla conferma della sua
utilita da parte del bambino. Riconoscere che anche le madri dipendono, come dice Benjamin “da questa
reciprocita della responsivita del bambino” e fondamentale — scrive Montanari — “per I’ etica della
responsabilita che parte dal riconoscimento dellareciprocita dellarelazione”. In questa direzione vanno
anche leriflessioni dellafilosofa Elena Pulcini che parladi “passione condivisa nella responsabilita’, e

di “responsabilita come dono”.

Ma per realizzare tutto questo dobbiamo diventare gli autori della nostra vita, I’ interpretazione del copione
che lavitaha scelto per noi: declinare per esempio un verbo, daimperativo a condizionale, dall’ 1o a Noai,
cambiale prospettive e lavita.



Ci troviamo, oggi, di fronte alla scomparsa del soggetto afavore di un sé che tentainconsciamente di
diventare un oggetto nel mondo degli oggetti: con chi dialogano i giovani oggi, e che umano puo nascere se
I’interlocutore € un avatar che mi guarda manon mi vede?

La cura necessita, scrive Montanari, che si passi dalladomanda “cosafare?” a“di che cosa siamo fatti?’;
interrogare il nostro mito, di interpretare artisticamente il proprio copione e non ricopiare modelli considerati
vincenti. Si tratta di un nuovo modo di pensare la potenza, e, in questa prospettiva, la strada verso
I’impotenza € allora quella segnata dalla scelta di non amare, di non aprirsi acio che I’amore portain dote,
comprese le ferite e le delusioni. Scrive Spinoza: “I’amore & dungque un veicolo di felicita non tanto perché
ottiene cio che brama, main considerazione di cio che attiva nel soggetto innamorato, compresala—
fondamentale — capacita di accettarei limiti che questo potere ha sugli altri”. Forse allora € proprio vero che
All We Need Is Love.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Moreno Montanari

Rianimare il possibil

L’analisi filosofica e le potenzialita dell’esiste




