
 

The Brutalist. L’ossessione dell’architettura 
Luca Molinari
27 Febbraio 2025

In uno dei primi giorni del secondo mandato di presidenza furiosa di Donald Trump, tra caccia ai clandestini,
ridefinizione dei generi e smantellamento dello Stato Federale, la grossa firma del presidente è stata apposta a
un documento interessante chiamato “Beautiful Federal Civic Architecture” in cui si danno le linee guida per
la costruzione e il linguaggio dei nuovi edifici federali, con particolare attenzione che gli stili del Brutalismo
e del Decostruttivismo non vengano mai applicati. In un tripudio di colonne bianche, marmi e stucchi che
confermino la lunga tradizione dell’architettura neo-palladiana come originale e tradizionalmente americana,
il cemento armato a vista, i volumi aggressivi, il cristallo e l’acciaio sono accusati di essere non-americani,
eccessivamente moderni (in un Paese che ha fatto della modernità il suo mantra esistenziale) e non conformi
all’ideale di bellezza del presidente rivoluzionario a trazione anteriore.

Colpisce che, a distanza di oltre sessant’anni, il termine Brutalismo riecheggi ancora sinistro nei pensieri dei
conservatori statunitensi, confermando l’aura di ferocia materica e strutturale che ha segnato l’immaginario
collettivo su tutta una immensa famiglia di opere costruite tra Ovest ed Est del mondo e che oggi versano
quasi tutte in uno stato rovinoso e di parziale abbandono. Dal Giappone dei Metabolisti, passando per
l’architetto americano Paul Rudolph recentemente celebrato in una grande mostra al MoMA, Vittoriano
Viganò con il suo tragicamente meraviglioso Istituto Marchiondi alle porte di Milano, le decine di
monumenti alla fine della guerra, hotel fronte mare, uffici ministeriali costruiti nei Paesi dell’asse sovietico,
tra la fine degli anni Cinquanta e i primi Settanta il mondo fu attraversato da un sussulto di orgoglio
modernista, un po' machista nei modi e nelle forme, in cui la potenza espressiva del cemento armato, le
geometrie discordanti, le forme estreme segnarono le sagome di tante architetture che definivano il profilo
delle nascenti metropoli globali, dove la grandezza sintetizzava l’immaginario di un paesaggio urbano che si
faceva sempre più immenso e difficile da gestire.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/brutalist-lossessione-dellarchitettura
https://test.doppiozero.com/luca-molinari
https://www.artforum.com/news/trump-again-issues-executive-order-promoting-beautiful-federal-architecture-1234725700/


Paul Rudolph, “Rudolph Hall” (Yale Art and Architecture Building), New Haven (Connecticut,
USA), 1963.

Eppure le origini di questo termine sono molto più complesse che non il risultato formale.

In architettura il termine emerge nel 1923 con Le Corbusier: “L'architecture”, scrive nel suo libro capitale,
Verso una architettura, “c'est, avec des matières brutes, établir des rapports émouvants”.  L’idea
dell’architetto svizzero è quella di legare il potere simbolico e materico del cemento armato a una dimensione
perturbante ed emozionale. Questa lettura accompagna questa materia e il suo uso soprattutto nel secondo
dopoguerra, a partire dal cantiere della Unité d’Habitation di Marsiglia e poi nel convento di La Tourette e
nella neo-città di Chandigarh in India, facendo urlare i puristi al tradimento dell’architettura bianca degli anni
Trenta.

Ma la dimensione perturbante del brutalismo credo che riguardi soprattutto un altro elemento, ovvero quello
della rielaborazione del trauma di una intera generazione di artisti e architetti sopravvissuti alla Seconda
Guerra Mondiale e alla sua feroce brutalità globale. La Art Brut teorizzata dal 1946 dall’artista francese
Dubuffet è il ritorno a una primitività del gesto che impasta materia, segni naïf e una potente espressività: un
amalgama che fa i conti con gli incubi e i ricordi di tutti questi giovani appena usciti dalla guerra, con gli
occhi pieni di terrore nucleare e dei campi di concentramento nazisti. Il Brut è la reazione alle arti
accademiche e neo-classiche amate da Hitler, Stalin e Mussolini. Brut è la tela di sacco strappata e
rabberciata di Burri. Brut è la prima forma di elaborazione creativa e psichica del trauma del conflitto
mondiale.



A questo momento seguirà per l’architettura il lavoro teorico dell’inglese Reyner Banham, che nel 1955
pubblica un saggio fondamentale sulla rivista “Architectural Review” intitolato The New Brutalism in cui,
partendo dall’opera di Le Corbusier, apriva alla lettura di una nuova generazione di progettisti e di opere
immaginate e realizzate attraverso pochi, semplici, principi: reazione all’architettura storicista, piante con una
chiara personalità, una chiara esibizione delle strutture e dei loro volumi e utilizzo dei materiali nella loro
verità, senza alcun rivestimento. Questo testo aprirà ufficialmente una stagione poderosa dell’architettura
moderna chiamata a costruire i nuovi monumenti pubblici del nascente Welfare State in tutto il mondo.

Brady Corbet mostra il Leone d’Argento per la regia di The Brutalist.

Senza queste lunghe premesse sarebbe inutile guardare un film come The Brutalist. Carico di premi (Leone
d’Argento all’ultima Mostra del Cinema di Venezia, tre Golden Globe) e di nomination agli Oscar, andrebbe
letto con una sottigliezza differente, provando ad andare oltre la colonna sonora perfetta, le prestazioni
dell’intero cast, la grafica e l’estetica molto attenta che accompagna tutto l’immaginario della pellicola diretta
da Brady Corbet. Abbiamo a che fare con un’opera che è il prodotto delle ossessioni e della volontà di un
regista giunto alla sua prova più impegnativa dopo due lungometraggi (L’infanzia di un capo, 2015, Vox Lux,
2018), che per un decennio ha cercato gli investitori per un film che è costato mediamente poco (9 milioni di
dollari) rispetto ai budget dei kolossal di Hollywood.

Anche nel suo percorso produttivo il film sembra incarnare l’ascesa al mito tipica della narrativa statunitense,
con le difficoltà, le prove da superare, gli incidenti di percorso (le riprese spostate dall’Ucraina invasa dai
Russi alla Polonia), e la consacrazione finale. E lo stesso tono sottende la trama del film, che racconta la
parabola di László Tóth, architetto ebreo-ungherese sopravvissuto ai campi di sterminio nazisti che emigra
negli Stati Uniti per costruirsi una nuova vita nella Terra Promessa, patria della modernità che rende ogni
sogno possibile malgrado le difficoltà, le sfide perdute e i prezzi personali da pagare per raggiungere il
successo. Questa apologia del mito americano fa uno strano effetto in questo specifico momento storico; e
deve far riflettere sulle motivazioni reali del regista, in un periodo in cui l’immigrazione è vista come un
pericolo da combattere, quando per almeno centocinquant’anni ha nutrito l’economia americana e la sua
società multinazionale e multirazziale. La stessa mitografia del successo e del progresso americano è letta in



The Brutalist con uno sguardo molto più ambiguo: al di là dei toni lirici e a tratti retorici che sottendono tutto
il film raccontando il nostro protagonista come un moderno Prometeo, emerge continuamente l’arroganza
cieca e indifferente del potere, il suo cinismo e l’uso sprezzante che fa del talento creativo altrui; oltre al
razzismo che attraversa ogni strato della società americana, vista come una perfetta macchina di produzione
di massa.

Gary Cooper in The Fountainhead (King Vidor, 1949).

Diventa molto semplice fare un parallelo tra The Brutalist e un film che è certo il suo punto di riferimento,
ovvero La Fonte Meravigliosa (The Fountainhead), tratto dal romanzo omonimo di Ayn Rand e diretto da
King Vidor nel 1949. Questo capolavoro in bianco e nero narra la storia di Howard Roark, giovane architetto
che combatte contro un sistema tradizionale per affermare i principi dell’architettura modernista a costo della
propria sicurezza economica, fino ad arrivare, dopo immensi sacrifici e scontri, all’affermazione personale e
creativa nella parte finale del film. Il sogno americano è incarnato da un giovane Gary Cooper, bello,
elegante, sprezzante. Il film è inondato da una luce accecante, da bianchi e neri espressivi che accompagnano
la costruzione visiva della produzione e le architetture sono volumi semplici, in acciaio e vetro, dalle forme
elementari ed eleganti, figlie dell’emergente International Style di Mies van der Rohe e Walter Gropius, veri
fautori del mito occidentale americano di cui l’architettura è stata ambasciatrice simbolica e formale nel
mondo globalizzato del libero mercato. Il film di Vidor non ha dubbi: il corpo dell’architetto e delle sue
opere è asciutto, forte, performante come lo spirito del tempo che andava a rappresentare. Molti critici hanno
voluto vedere nella figura di Roark quella di Frank Lloyd Wright, il padre dell’architettura moderna
americana, lontano anni luce dalle immagini mostrate nel film, ma campione volitivo di un’idea

https://it.wikipedia.org/wiki/La_fonte_meravigliosa_(film)


architettonica che è prima di tutto fede nella modernità, al punto da incarnarne un culto che diventa
professione di fede in un mito collettivo destinato a rendere il mondo migliore.

Quanto la luce di The Fountainhead acceca gli spettatori, tanto la percezione metereologica e di atmosfera di
The Brutalist appare opposta, con la costante sensazione di un clima carico di pioggia, vento freddo e
tempesta che ti entra nelle ossa e negli occhi. La pasta del film è satura, densa di emozioni contraddittorie, e
il vento della gloria si mescola continuamente con il sapore della tragedia.

Adrien Brody in The Brutalist.

László Tóth non è un americano ma un europeo, ebreo, sopravvissuto a una delle tragedie più immani e
pervasive del secolo passato. Quell’uomo ha dentro di sé il sapore della morte, la resistenza antropologica
allo sterminio, la caparbietà del sopravvissuto, la cultura sofisticata dell’Europa Centrale e l’insegnamento
rigoroso e mistico della Bauhaus. Quell’uomo possiede una densità struggente che s’incarna nel volto e nel
corpo di Adrien Brody, nella moglie (Felicity Jones) costretta in carrozzella a causa della malnutrizione
subita durante la prigionia, nel silenzio caparbio della nipote (Raffey Cassidy) che l’accompagna
dall’Europa, nelle espressioni dell’amico di colore (Isaach De Bankolé) e degli operai che appaiono come
comparse dolenti nella costruzione del nuovo monumento alla follia del ricco committente.

Questi corpi diventano elementi di opposizione, quasi di resistenza, al clima di facile ottimismo che ogni
tanto traspare dalle pubblicità del tempo che dipingono Filadelfia e la sua terra come il luogo in cui i sogni e
la modernità prendono forma. L’architettura che Tóth viene chiamato a costruire per il magnate Harrison van
Buren (Guy Pearce) in cima a una collina che domina il villaggio di Doylestown è un manufatto che emerge
con violenza dallo scavo della terra, grazie a strutture in cemento armato che puntano dritte al cielo. Il
modello che viene presentato al committente prima e alla comunità locale poi, è l’immagine di un volume
potente, quasi assoluto, stereometrico, segnato da tagli di luce che arrivano nel cuore profondo della
costruzione e appoggiato a fondazioni che ricordano le carceri di Piranesi o le grandi cisterne dell’acqua
romane. Non c’è mai luce salvifica ma il senso della costruzione di un manufatto che incarna l’elaborazione
del trauma dei campi di sterminio, delle baracche intrappolate dal freddo e il fango, del camino dei forni
crematori da cui usciva sempre un bianco fumo, dell’idea di labirinto in cui migliaia di schiavi erano



intrappolati in attesa della soluzione finale.

Le motivazioni ultime dell’opera di Tóth sono solamente accennate nell’epilogo della vicenda, quando la
storia e le opere dell’architetto ungherese sono celebrate alla Biennale d’Architettura di Venezia del 1980, e
la nipote descrive la genesi simbolica di un’opera che sappiamo essere stata finalmente costruita, ma che non
vediamo mai completata nel film. Il labirinto angoscioso nelle sue fondazioni, i tagli nel cemento armato,
l’oppressiva monumentalità espresse dall’opera immaginata per il Centro Culturale Van Buren nel cuore
della verde e ottimista America, altro non erano che la rielaborazione delle memorie ancora vive di Dachau e
il tentativo di redenzione dal dolore che abitava l’architetto.

Il successo arriva solo poco prima della morte dell’autore: è ormai scomparsa la dimensione salvifica del
successo del film di Vidor e di tutta la filmografia americana, l’architettura così sofferente ed espressiva è
immagine di un tempo diverso, in cui il sogno della modernità è svanito per fare posto agli incubi del nostro
presente.

Il film presenta livelli di lettura molto più sottili e ambigui, perché il tutto è confezionato con una cura per il
verosimile prossima alla perfezione, dove le citazioni riportano con naturalezza all’estetica Bauhaus, alle
opere di Marcel Breuer nel Nordamerica e all’eleganza europea applicata al disegno dei manufatti che
arredano e accompagnano soprattutto la prima parte del film. Alla figura del padre fondatore Frank Lloyd
Wright sembra che venga opposta quella di un altro campione dell’architettura statunitense: Louis Kahn,
ebreo lituano emigrato proprio a Filadelfia, progettista di alcune tra le opere più potenti e originali della
cultura architettonica americana del secondo dopoguerra. Un uomo più problematico, con un occhio alla
vecchia Europa e un altro al Paese che lo aveva accolto.

Ma volendo andare oltre le possibili personificazioni dei due eroi dei film narrati credo sia interessante
guardare come l’immaginario architettonico proposto racconti di due momenti storici specifici, in cui il mito
del successo all’americana si muove dalle forme luminose e ottimiste del 1949 al cupo cemento imbevuto
d’acqua, fango e sangue del 2024. Come se le immagini delle trincee ucraine avessero fatto irruzione nella
mente del regista, mescolando la tragedia della Shoah a quella dei nuovi conflitti che stanno squassando il
nostro mondo, a decretare la fine definitiva di quel sogno occidentale che ha esaurito la sua traiettoria storica.



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





