
 

Adolescenti: una conversazione con Massimo
Recalcati 
Anna Stefi
10 Marzo 2025

Torniamo, con lo psicoanalista Massimo Recalcati, a parlare di adolescenti e scuola. Massimo Recalcati non
ha bisogno di presentazioni, ma in questa occasione mi pare importante ricordare che a lui, e alle sue
teorizzazioni, si deve la nascita di Telemaco di Jonas Milano, un luogo di cura e ascolto, orientato dalla
psicoanalisi, e rivolto agli adolescenti e a chiunque li affianchi nel loro processo di crescita.

Anna Stefi: spesso, parlando di adolescenza, sei tornato sull’importanza di accendere il desiderio come
nodo nel rapporto con i giovani. Ti riporto le parole di Irene, mia studentessa: “studio e ripeto, studio e
ripeto, studio e ripeto. E dimentico. Questa cosa mi sconfigge. Non sopporto il richiamo al che cosa
desidero, perché capire cosa desidero, e cosa voglio diventare, mi mette più ansia ancora della maturità: mi
sento in colpa perché non lo so”. Ho sentito un chiaro j’accuse: “anche questo volete da me!”. Un desiderio
diventato dovere non nel modo in cui sei solito declinarlo tu – il dovere del desiderio – ma come una
prestazione tra le altre cui si sentono chiamati.

Massimo Recalcati: la distorsione di cui dici avviene sul piano della domanda. Uno dei grandi contributi che
Lacan dà a una teoria possibile della adolescenza è la distinzione tra piano della domanda e piano del
desiderio. L’adolescenza sarebbe il primo tempo del processo di soggettivazione, in cui il desiderio del
soggetto si contrappone alla domanda dell’Altro. Una delle etimologie possibili di adolescenza è “acquisire il
proprio odore”: l’odore del desiderio si rivela eterogeneo alle aspettative della domanda dell’Altro, in cui
rientrerebbe anche avere un desiderio. Se “avere un desiderio” si configura come un modo della domanda
dell’Altro, il soggetto, per preservare la propria singolarità, deve disertare il desiderio. Se il desiderio diventa
un dovere prescritto dall’Altro, o dal dispositivo istituzionale, non è più tale. Nella didattica abbiamo tanti
esempi illustri: I Promessi Sposi, o la Commedia, in quanto oggetti della domanda, non possono istituirsi
come oggetti del desiderio, non perché non abbiano in sé questa possibilità – tant’è che molti di noi hanno
studiato Manzoni o Dante a scuole terminate, quando la domanda non era più ingombrante. 
Distinguerei, se dobbiamo usare questa terminologia, il termine “dovere”, una imposizione della domanda,
fosse anche il dover avere un desiderio, da quello che Lacan, nelle prime lezioni del Seminario VII, chiama il
“vero dovere”, che è il desiderio. Il desiderio come vero dovere è ciò che contrasta ogni tipo di domanda.
Paradossalmente, allora, è possibile che ci sia più desiderio nell’apatia o nel rigetto del sapere che troviamo
in certi adolescenti, che non nel conformismo di adeguarsi alle aspettative. Il desiderio, del resto, implica
sempre un’invenzione. È possibile fare delle invenzioni un obbligo? È chiaro che non è possibile, questo è il
paradosso più profondo della scuola: da un lato dovrebbe accendere il desiderio ma, nella misura in cui la sua
esperienza è disciplinata da un dispositivo, l’accensione del desiderio sembra contraddire la struttura del
dispositivo. Dobbiamo vivere questa contraddizione: il dispositivo, che è una macchina tritacarne, non
esclude la possibilità dell’incontro con qualcosa, che avviene a causa dell’obbligo e che trascende l’obbligo.

Stefi: in relazione a quanto dici, e al rapporto tra fatica e desiderio, mi domando se non si potrebbe dire che
non solo il desiderio si accenda nonostante il dispositivo, ma che, in qualche modo, la strettoia del dovere, e
dunque del dispositivo, sia necessaria. Avevo un insegnante alle medie che mi ha costretta a studiare una
quantità infinita di poesie di Leopardi a memoria – Ginestra compresa. Allora mi sembrava una tortura: così

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/adolescenti-una-conversazione-con-massimo-recalcati
https://test.doppiozero.com/adolescenti-una-conversazione-con-massimo-recalcati
https://test.doppiozero.com/anna-stefi
https://www.jonasitalia.it/telemaco-milano/


tante, lunghe e con una tale costanza. Tuttavia, sono convinta che il mio amore per la poesia venga anche da
lì.

Recalcati: possiamo sostituire il termine fatica, che pure è un termine preciso, che mette in luce una delle
cifre più significative della psicopatologia dell’adolescente oggi – la fatica evidente a desiderare –, con il
termine ripetizione. La ripetizione è una componente essenziale della didattica. Coinvolge l’insegnante, che è
tenuto a ripetere un programma, un autore, a ripercorrere testi che già conosce, e l’allievo, sottomesso alla
legge della ripetizione. L’adolescente tende a rigettare la ripetizione, domanda il nuovo. Il nostro compito è
mostrare che la ripetizione non è nemica dell’invenzione, ma che è anzi lo sfondo che la rende possibile, che
non è un’emancipazione dalla ripetizione ma è una piccola torsione della ripetizione. La tua insegnante vi ha
iscritti in una ripetizione, quello che Pennac chiama “il grande fiume della lingua”, per cui lui sostiene
l’importanza di studiare le poesie a memoria perché sarebbe un’immersione nel, con Lacan, “bagno del
linguaggio”. Lì c’è un’immersione necessaria ma non c’è ancora soggetto. Soggetto c’è quando qualcosa
viene fuori da questa immersione, nei modi più imprevedibili. L’emergere dalla ripetizione è l’effetto
soggetto di ogni didattica, e non può prescindere dalla ripetizione. È il doppio volto della ripetizione che da
un lato consuma – gli allievi, gli insegnanti – ma dall’altro genera la differenza, non è ostile alla differenza. 
È come in un percorso analitico: c’è un aspetto burocratico, ripetitivo, e, a un certo punto c’è un effetto
soggetto. È qualcosa che definisce in generale l’esperienza della formazione: la formazione è ripetizione e
invenzione. L’invenzione avviene solo su quello sfondo, altrimenti c’è sconnessione, esaltazione, c’è quello
che i romantici chiamavano “il colpo di pistola del sentimento” che però non dà forma alla vita.

Illustrazione di © Giselle Dekel.



Stefi: non ricordo se nel ripetere e memorizzare Leopardi avevo qualcosa dell’ordine della speranza, fiducia
che da quella pratica odiata qualcosa sarebbe emerso. Se – potrei dire così – “ci credevo”. Più
semplicemente, probabilmente, non la mettevo in questione. Quello che riscontro oggi è una maggior
ferocia, o un maggior disincanto, rispetto al dispositivo. Potrei dirla così: il loro “il latino non serve a
niente” mi pare più radicale del nostro. Chiedono una traduzione più immediata di quello che proponiamo
loro, non a caso trovo più ascolto se parlo, in classe, il linguaggio della psicoanalisi piuttosto che quello
della filosofia.

Recalcati: la questione è il rapporto tra il dispositivo e quello che potremmo chiamare “l’effetto maestro”,
ovvero l’innamoramento, nel senso ampio che assume in Platone l’erotizzazione del sapere. Non è solo
suggestione: l’innamoramento genera transfert, movimento nel soggetto che acquista la forza dell’amante. Il
maestro come un magnete che raduna attorno a sé amanti: la dimensione erotica è il nerbo della didattica, ed
è chiaramente in contrasto con il dispositivo. Non sarebbe però pensabile senza il dispositivo. Questa
topologia è difficile da comprendere per un adolescente: l’effetto di innamoramento non è possibile in strada
con questi stessi effetti, è possibile solo dentro un dispositivo che fa in modo che tali effetti non cadano nella
suggestione settaria, che il maestro non diventi un guru. Anche perché questa forza deve essere canalizzata
verso il sapere. Tu dici: è lì che c’è l’ostacolo. Il sapere psicoanalitico di cui dici potremmo tradurlo come un
sapere che chiaramente tocca la vita: questo consente di mantenere la forza aggregativa del magnete.
Quando, invece, introduci il sapere come tale, la loro supposizione nichilistica è che il sapere sia contro la
vita, non sia utile alla vita. La scommessa vera è mostrare che non solo il sapere psicoanalitico ma il sapere in
quanto tale li riguarda. Un sapere che ciascuno seleziona, poiché ci sono dei saperi che ci interessano, altri
meno. Questo fa parte della singolarità dell’inclinazione. L’enciclopedismo è una idiozia mentale, annulla la
singolarità del desiderio. Ogni allievo avrà un sapere interessante per lui, che tocca le corde più vive. La
grande scommessa, a scuola, è smentire che il sapere dell’altro sia un sapere morto. Come si smentisce?
Testimoniando che è vivo, trasmettendo un sapere vivo. Questo è l’impegno della didattica che si rinnova nel
tran-tran della ripetizione. È chiaro che è più facile parlare d’amore, di sesso, di ambivalenze affettive e di
rapporti: gli oggetti della psicoanalisi sono chiaramente più affascinanti. Non tutti devono diventare
psicoanalisti. L’attivazione deve servire a spostare il transfert sul sapere.

Stefi: e rispetto al tema della fiducia?

Recalcati: la differenza che vedo è che il nostro nichilismo – penso alla mia generazione – aveva come
obiettivo il dispositivo: l’idea era che l’istituzione opprimesse il desiderio. Si trattava, per noi, di abbattere il
dispositivo per rivendicare una libertà di apprendimento, senza comprendere che la libertà di apprendimento
dipende dall’esistenza dell’istituzione. Il “basta con i padri” e “basta con i maestri” aveva come spinta
decapitare l’anima foucaultiana, che è essenziale alla scuola (le gerarchie, i doveri, le imposizioni).
L’ideologismo della mia generazione abbatteva ruoli e funzioni e la critica al dispositivo implicava la fiducia
nella libertà. Oggi secondo me la sfiducia è più diffusa, la critica al dispositivo non è dettata dall’esigenza di
sprigionare la potenza del desiderio ma è il “non serve a niente”. Un nichilismo che non immagina un futuro:
il tempo non ha una profondità. La sfiducia sorge dalla disperazione e dal cinismo, ma è così vero che non
credono più a niente? Sono solo disperati e cinici? I giovani di un tempo avevano un orizzonte valoriale
ampio e l’idea che era possibile, anzi era nostro compito, trasformare il mondo. Questa dimensione è
totalmente persa e penso che gran parte delle difficoltà di oggi dipendano dalla caduta di questo orizzonte. La
soluzione, tuttavia, non è nella sua restaurazione: il superamento di questo nichilismo non è la restaurazione
della passione ideologica, così come la soluzione del problema della famiglia oggi, delle difficoltà del
discorso educativo, non sono nel recupero nostalgico della famiglia patriarcale. Il compito è più sottile,
difficile e complesso. Continuo a pensare che la sola cosa che possiamo fare sia accendere il desiderio di
questi ragazzi: chiunque è impegnato sul piano educativo deve avere questo come compito.

Stefi: dunque l’orizzonte non può più essere collettivo?

Recalcati: il desiderio non è mai solo individuale. Questo è un punto molto importante, su questo ci sono
delle obiezioni che Deleuze ha fatto alla psicoanalisi molto precise. Dobbiamo pensare che il desiderio, nella



misura in cui è messo in moto, implica una singolarità che non è solo individuale, perché tale singolarità
genera concatenamenti, effetti collettivi, legami, nessi nuovi. Questa è già la dimensione collettiva del
desiderio. Però, nella pratica educativa, nella didattica, quello che conta è sempre l’uno per uno, non il
collettivo. Quello che conta è l’incontro, che è sempre un incontro che si istituisce sulla singolarità. Credo
davvero che la salvezza dei nostri figli sia nella grazia dell’incontro.

Illustrazione di © Giselle Dekel.

Stefi: questa cosa accade, e tuttavia, rispetto a un po’ di tempo fa, sento forte il bisogno che hanno di
rispondere all’angoscia che provano davanti alle scelte (e in ogni scelta sembra giocarsi la partita della loro
vita) riducendo la distanza dall’adulto e delegando: scegli per me, dimmi cosa devo fare.

Recalcati: la delega all’altro è l’effetto di un’ostruzione del passaggio dalla domanda al desiderio, è
l’infantilizzazione che il discorso sociale, e non solo familiare, oggi induce. Prima dicevamo:
nell’adolescenza il desiderio si contrappone alla domanda. Oggi una delle perversioni di questo snodo
evolutivo è che l’adolescente resta fissato alla dialettica della domanda, sia quando la nega, sia quando la
invoca: chiedere all’altro cosa fare. La centralità della domanda riguarda anche il tema della prestazione, che
è sempre conformistica, è sempre risposta alla domanda. Il desiderio non ha a che fare con la prestazione ma
con l’azione. La prestazione è sempre in rapporto all’Altro. Siamo in un tempo di monadi ma, al tempo
stesso, di monadi tutte attaccate, tutte connesse. Basta pensare ai social. Chiedere all’Altro è segno di
un’infantilizzazione, non c’è effetto soggetto. Escono dalla famiglia più facilmente di un tempo, ma la
separazione non è questo: separarsi è separarsi dalla domanda dell’Altro, introdurre un oggetto proprio che



non è commestibile da questa domanda, è irriducibile. Il proprio desiderio è l’oggetto separatore.

Stefi: rispetto a questo, per favorire questo che dici, mi pare necessario, come adulti, un movimento di
sottrazione. Mi pare che non ci debba essere solo il loro “segreto”, come scrivi tu nel libro dedicato a
questo, ma anche il nostro. L’impressione che ho è che sia necessario smettere il lavoro di eccessiva
traduzione che mettiamo in atto, rendersi in qualche modo indisponibili, lasciando che incontrino, in noi,
anche la dimensione del muro. Il muro non dell’autorità ma, appunto, dell’enigma. La fatica che si rende
necessaria, per noi educatori, insegnanti, genitori, è sopportare di non essere amati.

Recalcati: la patologia del voler essere amati è una delle distorsioni più perverse dell’educatore ipermoderno.
Un buon formatore, un insegnante, un educatore, e per certi versi anche un analista, deve amare – come
diceva Massa parlando della didattica – chi impara. Non amare di essere amato. La soddisfazione è amare chi
impara, generare un desiderio nuovo. Questa è una soddisfazione molto superiore a quella dell’essere amati:
vedere che una vita si mette in movimento. Per fare questo bisogna custodire l’asimmetria. C’è un modo
semplice di negare l’asimmetria ed è la simmetrizzazione: farsi amici, dissolvere ogni segreto, l’eccesso di
intimità. Poi c’è una asimmetria formale, retorica, che è la differenza dei ruoli: c’è l’insegnante, ci sono gli
allievi. È una asimmetria che non tocca. L’asimmetria di cui parlo è l’asimmetria dell’incontro: incontrano
qualcosa che non comprendono fino in fondo e da cui sono toccati. Incontro con una parola, uno stile, un
libro, un atteggiamento. È una salvezza immotivata, per questo dico che è dell’ordine della grazia. Avviene
per caso e li mette di fronte alla responsabilità di rispondere a questo incontro. Non sono loro a generare un
incontro ma, in quanto toccati dalla grazia, hanno la responsabilità di farsene qualcosa oppure no. Questo è
un concetto di formazione che altera molto l’idea standard della formazione dominante nel nostro tempo. La
concezione diffusa ha come paradigma l’immagine della scala: un percorso lineare dal gradino più basso a
quello più alto. Formazione come progressione di tipo teleologico. La mia idea è più fondata sul trauma, su
una discontinuità, su qualcosa che accade e non era previsto, sul fuoco che si accende. Credo molto in questo,
nonostante i paradigmi siano cambiati. Credo che la formazione avvenga così e, se confidiamo in questo,
dobbiamo sapere che implica il tempo morto, lo smarrimento, l’improduttività, lo scoramento, la
disperazione. Il primo modello suppone che il nostro funzionamento somigli a quello delle macchine, che nel
tempo diventiamo sempre più raffinati, completi, ordinati; l’altro suppone lo strappo, il cambiamento di
pelle, l’incontro con qualcosa che ci disturba e ci affascina.

Stefi: credo che la fatica di questo modello sia la capacità di sopportare lo smarrimento di cui dici.

Recalcati: questo dipende dal dispositivo. Se il dispositivo adotta in modo acritico il primo modello la
valutazione sarà: è adeguato al primo gradino? È adeguato al secondo? E falcidierà chi non risponde a tali
livelli. Il secondo criterio cambia tutto: non è che non implichi la responsabilità, o la fatica, ma cambia la
valutazione perché in primo piano non c’è l’uniformazione ma la singolarizzazione. Avere fede in questo è
un grande salto.

Stefi: rispetto a questo tema del pasticcio simmetrico ti domando qualcosa che riguarda la violenza,
l’elemento distruttivo. Lo potrei collegare all’occupazione – l’anno scorso il liceo dove insegno è stato
teatro di un’occupazione che ha prodotto danni ingenti –, ma la cronaca ci fornisce altri esempi e diversi
sono gli episodi cui assistiamo nelle classi. Lo intreccio al tema della simmetria perché interrogo la nostra
risposta: mi pare che la tendenza prevalente sia restare su un piano simmetrico (essere delusi: “con tutto
quello che facciamo per voi”).

Recalcati: il rischio che vedo è che la violenza sia sempre più dissociata dal conflitto. Una volta il conflitto
canalizzava la violenza e dunque era uno scontro tra ideologie: la violenza trovava un alfabeto nel conflitto.
Adesso la mia impressione è che ci sia una dimensione più erratica della violenza perché non è ordinata dalla
caratterizzazione politica del conflitto: è pre-politica, pre-ideologica. La violenza allora può esser decifrata, e
quindi letta, non dai ragazzi, ma dagli adulti. Il compito sarebbe quello di riportare la violenza sul piano di un
conflitto o, se non di un conflitto, di una domanda, di un’esigenza. È necessaria una lettura, che non può
essere da parte di chi compie violenza, ma da chi la osserva. Nel caso dell’occupazione: è chiaro che la

https://www.massimorecalcati.it/pubblicazioni/155-il-segreto-del-figlio
https://www.massimorecalcati.it/pubblicazioni/155-il-segreto-del-figlio


devastazione di un istituto è un messaggio indirizzato all’Altro del dispositivo. Davanti a questo si può dire:
“siete dei maleducati” o ci si può impegnare a interpretare il messaggio. Oggi, negli adolescenti, non c’è la
maturità di vedere nella distruzione un messaggio: questa è una differenza profonda con la mia generazione,
dove la violenza era sempre dentro un binario politico. Oggi la violenza apre il grande capitolo di chi la
interpreta, dunque quale significazione dare: forma disperata di appello? Inquietudine che non trova parole?
Contrapposizione generazionale? Darne una lettura significa riportarla dentro un alfabeto. La distruzione ora
è selvaggia, fine a sé stessa.





Illustrazione di © Giselle Dekel.

Stefi: torno sul tema della separazione per un’ultima domanda a partire da un aneddoto. Leggevo un brano
dalla Repubblica di Platone sul tema della giustizia e, domandando cosa fosse la giustizia, i passaggi,
rapidi, sono stati: la giustizia è il bene, il bene è essere fedeli. Questa fedeltà mi ha colpito, era già emersa in
discussioni, in altre classi, relative al desiderio di “avere un amore come quello dei nonni”. Certezza di non
essere traditi, amore vero. La dimensione del legame simbiotico, del “migliore amico” e della “migliore
amica”, è sempre appartenuta all’adolescenza, eppure ho sentito nelle loro parole, forte, la nostalgia verso
un tempo in cui i legami erano possibili: i nonni!

Recalcati: dietro questo – non vorrei psicoanalizzare troppo – c’è la nostalgia per il legame primario. È un
grande tema dell’adolescente: fare il lutto dei legami primari che sono i legami di assoluta fedeltà, la fedeltà
del sangue. Quello con i nonni, più ancora di quello con i genitori, consente l’idealizzazione: non vivendoci
insieme si immagina che siano diversi dai genitori e si proietta lì un ideale familiare. Il tema è: possiamo
costruire dei legami affidabili che durano nel tempo come abbiamo immaginato potessero essere i legami con
i nostri genitori? Pensiamo agli amori che iniziano sui banchi del liceo e arrivano sino al matrimonio: la
psicoanalisi ci dice che quei legami duplicano il legame primario, legame di cui non è stato fatto il lutto. I
rapporti di coppia che sembrano inscalfibili sono la riproduzione del primo legame. Gli adolescenti hanno
dunque questa domanda: come avere un legame così? E, davanti a loro, le sabbie mobili: una libertà molto
vuota, insicurezza, un tempo che dice loro che non c’è più niente di vero. La verità non esiste, nemmeno
l’amore.

Stefi: in relazione a questo mi accorgo di una trasformazione: questo “non c’è più niente di vero” lo sento in
modo forte, e così cammino su un filo nel tentativo di costruire una fiducia senza edificare verità e norme
prescrittive. Vorrei sganciarli dall’idea del tradimento come male assoluto e, al tempo stesso, il compito di
decostruzione e di critica, proprio della filosofia, diventa più complicato in uno scenario come quello
attuale.

Recalcati: lo sfondo è: le verità assolute non sono accessibili. Questo non è relativismo, è la dimensione laica
della cultura. Tutti noi ci muoviamo in un campo aperto ed esposto al rischio, all’equivoco, al
fraintendimento. In questo campo plurale c’è qualcosa che tiene? Penso che la vera fedeltà, prima di tutto, sia
rispetto alla nostra vocazione. L’illusione è che ci sia qualcosa di assoluto come l’amore tra i nonni, che è
una rappresentazione idealizzata del legame primario. La vera fedeltà che dà senso alla nostra esistenza è la
fedeltà a quello che facciamo, a quello che desideriamo. Questo devono riuscire a toccare, di questo bisogna
dare testimonianza. Che poi la fedeltà dell’amore esiga la costanza, è un altro discorso. Non è un’illusione,
c’è qualcosa che dura nel tempo, ma può durare nel tempo se la fedeltà si istituisce sulla fedeltà al proprio
desiderio. Molto spesso la fedeltà è un tradimento del desiderio: per calcolo, conformismo, utilità. Non penso
solo ai legami d’amore, penso anche ai progetti, alle professioni. Questo dovrebbero vedere. 
Per tornare a dove siamo partiti: l’idealizzazione dei nonni è della stessa natura del non separarsi dalla
domanda. C’è un fantasma infantile: dipendere dalla domanda dell’Altro anche quando si contesta. Il
desiderio, invece, svita il nesso tra il soggetto e la domanda al punto tale che posso ritrovarmi a desiderare
quello che tu avresti desiderato che io diventassi, ma con libertà, per altra via. Questo è un passaggio molto
complesso, implica il riconoscimento della provenienza, della dimensione tortuosa dell’eredità.

In copertina, illustrazione di © Giselle Dekel.

Leggi anche:
Elena Dal Pra | Jonathan Haidt: La generazione ansiosa
Vittorio Gallese | Haidt: quelli che... il digitale
Ivan Levrini | Meno cellulari e più trapani
Marco Rovelli | Adolescenza e disagio: figli perfetti
Alfio Maggiolini | Tutti in ansia e insicuri
Laura Porta | Gli adolescenti e il male
Enrico Manera | Studenti e docenti uniti nell’ansia

https://www.doppiozero.com/jonathan-haidt-la-generazione-ansiosa
https://www.doppiozero.com/haidt-quelli-che-il-digitale
https://www.doppiozero.com/meno-cellulari-e-piu-trapani
https://www.doppiozero.com/adolescenza-e-disagio-figli-perfetti
https://www.doppiozero.com/tutti-in-ansia-e-insicuri
https://www.doppiozero.com/gli-adolescenti-e-il-male
https://www.doppiozero.com/studenti-e-docenti-uniti-nellansia


Marco Rovelli | Amelia C.: Adulti io vi accuso
Laura Porta | Gli adolescenti non vogliono essere capiti
Anna Stefi | Ma tu quando piangi? In dialogo con Pietropolli Charmet
Anna Stefi | Adolescenza: immagino dunque sono

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/amelia-c-adulti-io-vi-accuso
https://www.doppiozero.com/gli-adolescenti-non-vogliono-essere-capiti
https://www.doppiozero.com/ma-tu-quando-piangi-in-dialogo-con-pietropolli-charmet
https://www.doppiozero.com/adolescenza-immagino-dunque-sono
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





